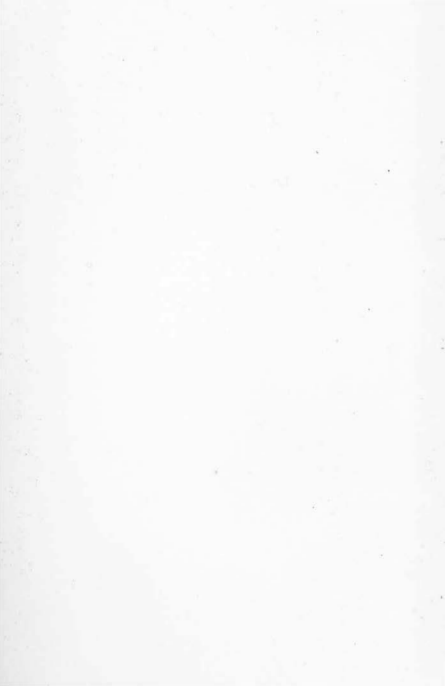
370.1 187

## ТО, О ЧЕМЪ НЕ ГОВОРЯТЪ.

(О ТАКЪ НАЗЫВАЕМОМЪ ПОЛОВОМЪ ВОСПИТАНІИ).

MOCKBA. 1909.



# ТО, О ЧЕМЪ НЕ ГОВОРЯТЪ.

О ТАКЪ НАЗЫВАЕМОМЪ ПОЛОВОМЪ ВОСПИТАНІИ.)



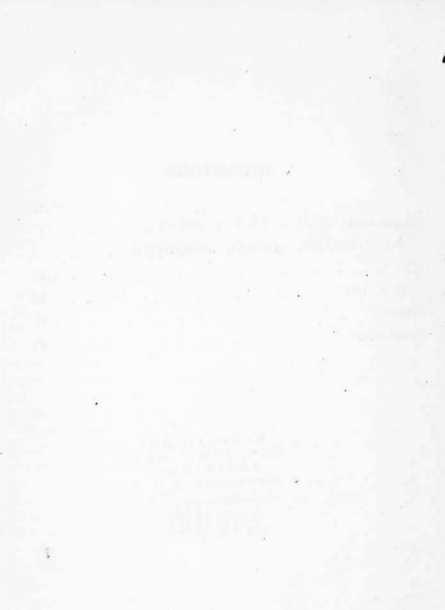
2308248

MOCKBA. 1909.

гос. научная педагогическая вивлиотека им. к. д. ушиноного 894902

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|              |     |     |     |   |     |    |      |    |     |    |    |    |     |    | Стр. |
|--------------|-----|-----|-----|---|-----|----|------|----|-----|----|----|----|-----|----|------|
| Предисловіе. |     |     |     |   |     |    |      |    |     |    |    |    |     |    | V    |
| О чемъ гов   | оря | тъ. | . ( | O | 530 | ръ | Л    | ит | ера | ту | ры | ). |     |    | 1    |
| Дътство.     |     |     |     |   |     |    |      |    | •   |    |    |    |     | ٠. | 28   |
| Отрочество.  |     |     | , , |   |     | ,  |      |    | ,   |    |    |    | 5.0 |    | 47   |
| Юность       |     | .65 |     |   |     |    |      |    |     |    |    |    |     |    | 63   |
| Заключеніе.  |     |     |     |   |     |    | 8.50 |    |     |    |    |    |     | ٠. | 69   |



### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Едва ли о какомъ нибудь вопросъ теперь больше говорять, чёмъ о такъ называемомъ половомъ воспитаніи. Для разговоровъ объ этомъ вопросв уже выработался извъстный шаблонъ, и въ предълахъ этого шаблона ведутся всв разсужденія, какія приходится встръчать и въ устныхъ бесъдахъ, и въ печатныхъ произведеніяхъ. Сущность этихъ разсужденій до крайности проста и элементарна: отъ дѣтей до сихъ поръ старались скрывать явленія половой жизни, и это не приводило къ добру; значитъ, надо измѣнить тактику, надо говорить откровенно о томъ, о чемъ раньше умалчивали, — и тогда все будетъ хорошо. Всъ разговоры, такимъ образомъ, вращаются только вокругъ одного пункта, и при томъ не наиболъе важнаго. Если считаться съ дъйствительной психологіей развивающейся челов вческой личности, а не упрощать ее для того, чтобы облегчить задачу воспитателя, тогда на первый планъ выдвинутся совсѣмъ другіе вопросы, и вопросъ: говорить или не говорить? займеть въ ряду ихъ гораздо менъе видное мѣсто.

Извѣстно, что ребенокъ мыслить образами, извѣстно, что ребенку почти совершенно чужды общія, отвлеченныя понятія, наконецъ, извѣстно, что маленькій ребенокъ очень далекъ отъ пониманія точнаго смысла многихъ словъ, которыя онъ слышитъ и которыя даже самъ употребляетъ. Можно ли вътакомъ случаѣ возлагать большія надежды на дѣй-

ствіе словъ, можно ли разсчитывать посредствомъ бесѣдъ заложить прочное основаніе чему бы то ни было въ дѣтской душѣ?

Всякій ребенокъ—реалисть, онъ живеть въ мірѣ вещей, а не въ мірѣ идей, и совокупность окружающихъ его вещей, иначе говоря—условія его жизни оказывають главное вліяніе на его складывающіеся умъ и волю. При какихъ условіяхъ будеть нормально протекать его развитіе, и при какихъ такое нормальное развитіе невозможно? Вотъ основные вопросы, безъ разрѣшенія которыхъ нѣтъ смысла говорить о какихъ либо частныхъ вопросахъ воспитанія.

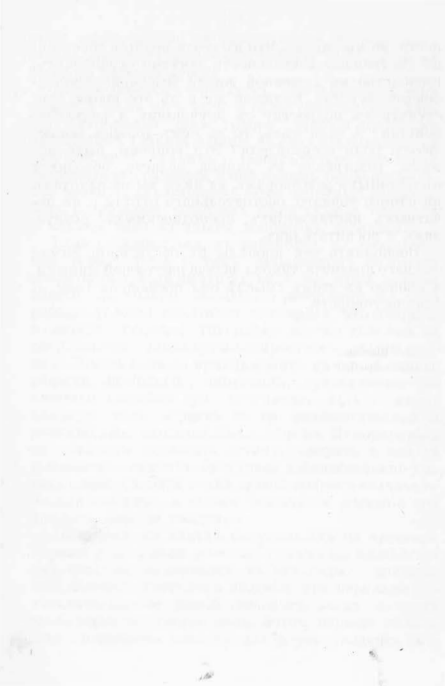
Если остановиться, въ частности, на злободневной теперь темѣ о такъ называемомъ половомъ воспитаніи, и если имѣть въ виду, что здѣсь должны вліять не только бесѣды съ ребенкомъ, но всѣ вообще условія его жизни, то вопросъ: что говорить и главное: сколько говорить? все же совсѣмъ не разрѣшается упомянутымъ простымъ разсужденіемъ. Жизнь пола не принадлежитъ къ одной только области физіологіи; напротивъ, субъективно для каждаго человѣка при вступленіи въ эту жизнь главную роль играетъ не ея физіологическая, а психическая, эмоціональная сторона. Игнорировать ее— значитъ искажать истину, говорить о ней съ ребенкомъ—значитъ безцѣльно и безсмысленно тратить слова. Съ этой точки зрѣнія вопросъ значительно усложняется, и единое, безспорное рѣшеніе его, конечно, еще не найдено.

Наконецъ, въ какихъ бы условіяхъ ни протекли первые годы жизни ребенка, какимъ бы воздѣйствіямъ онъ ни подвергался въ эти годы,— критическій моментъ наступитъ позднѣе, при переходѣ изъ дѣтскаго въ отроческій возрастъ, когда начнетъ пробуждаться чувство пола. Этотъ періодъ имѣегъ часто рѣшающее значеніе для формирующейся лич-

ности, но мы знаемъ, что въ этотъ періодъ собственно умственная дѣятельность замѣтно ослабѣваетъ, господство въ душевной жизни безспорно принадлежитъ чувству. Неужели же и въ это время приступать къ подростку съ поученіями и разъяснененіями? А если нѣтъ, то въ чемъ должна заключаться роль воспитателя? Эти вопросы, быть можетъ, важнѣйшіе въ данной области, обходятся въ обычныхъ разговорахъ, на нихъ мы не находимъ ни одного точнаго, обстоятельнаго отвѣта и въ печатныхъ наставленіяхъ, преподносимыхъ родителямъ и воспитателямъ.

Восполнить эти пробълы въ обсуждении жгуче важнаге предмета, такова задача настоящей книжки, и именно въ этомъ смыслъ она посвящена тому, о чемъ не говорятъ.

Шапково. Сентябрь 1908 г.



#### О ЧЕМЪ ГОВОРЯТЪ.

#### (Обзоръ литературы).

Когда важный предметъ становится моднымъ вопросомъ, съ нимъ случается самое худшее изъ всего, что можетъ случиться: о модномъ вопросъ много говорятъ и пишутъ, въ моръ празднословія онъ теряетъ свои подлинныя очертанія и попадаетъ въ невърную перспективу, а затъмъ сходитъ со сцены. Модный вопросъ вытъсняется слъдующимъ моднымъ вопросомъ, а скрытый подъ нимъ важный предметъ какъ былъ, такъ и остается; можно только съ увъренностью сказать, что вниманіе публики не скоро будеть снова къ нему привлечено. Именно эта участь грозитъ тому предмету, который получилъ теперь вывъску «вопроса о половомъ воспитаніи дътей».

Важность предмета почти каждый взрослый знаетъ по себъ, потому что, если немного есть людей, которые могутъ сказать, что чисто прожили свою жизнь, то во сколько еще разъ меньше такихъ, которые чисты и душою, у которыхъ нътъ не только дурныхъ дълъ, но и дурныхъ помышленій? Ни въ какой области не загрязняется такъ воображеніе людей, какъ въ области отношеній къ другому полу, и здъсь зло имъетъ особенно роковой характеръ: оно непосредственно отражается на слъдующемъ покольніи, которое, съ одной стороны, является на свътъ болье слабымъ, болье воспріимчивымъ къ тому же злу, а съ другой—находитъ вокругъ себя атмосферу, съ избыткомъ насыщенную этимъ зломъ. Справедливо нъмецкое изреченіе Der Knabe ist des Маnnes Vater: что получитъ въ дътствъ мальчикъ, тъмъ

будетъ владъть въ зръломъ возрастъ мужчина, и потому правильно, конечно, задуматься надъ вопросомъ, какъ достигнуть того, чтобы именно дъти росли, не загрязняя себъ воображенія? Отъ этого въдь въ такой огромной мъръ зависитъ ихъ душевный миръ, ихъ будущая жизнь! А допустить начало порчи воображенія, значитъ допустить нъчто непоправимое, что уже никогда не можетъ быть устранено вполнъ и безъ слъда.

При важности предмета, которая, собственно, не нуждается въ особыхъ доказательствахъ, и которую все же считаетъ долгомъ пространно доказывать каждый авторъ, задающійся цѣлью писать на эту тему, нельзя не удивляться тымъ жалкимъ средствамъ, какія выдвигаются этими авторами для борьбы съ зломъ, которое они же сами рисуютъ въ самыхъ мрачныхъ краскахъ. Дальше разговоровъ съ дътьми и, въ лучшемъ случать, соблюденія нъкоторыхъ элементарныхъ предписаній гигіены эти средства не идутъ, и трудно себъ представить, чтобы люди, рекомендующіе ихъ, сами искренно върили, будто этими средствами могутъ быть достигнуты какіе либо существенные результаты. Здъсь передъ нами педагоги, говорящіе новое слово въ предълахъ старой рутины, но не дерзающіе выглянуть за эти предълы, откуда вся картина предстала бы имъ въ совершенно иномъ свътъ. А между тъмъ, можно ли на самомъ дълъ убъжденно толковать объ уничтожении одного частичнаго зла, пока продолжаютъ господствовать причины, порождающія его?

Типическимъ образчикомъ лже - педагогической литературы, возвѣщающей этой новое слово, можетъ служить книжка Н. Жаринцовой. «Объясненіе полового вопроса дѣтямъ». Какъ видно изъ заглавія, центръ тяжести г-жа Жаринцова помѣщаетъ въ словахъ, она хочетъ показать, какъ надо «объяснять половой вопросъ дѣтямъ», и дѣйствительно, дальше словъ рекомендуемыя ею мѣры не идутъ. Въ пышномъ предисловіи, облеченномъ въ форму «письма къ нѣкоторымъ русскимъ родителямъ», г-жа Жаринцова

клеймить тьхъ родителей, которые по неразумію или небрежности оставляютъ своихъ дътей въ жертву нравственной порчъ, и предупреждаетъ, что книжка ея написана только для тъхъ, кто и желалъ бы дать дътямъ разумное объясненіе, но не рѣшается или не знаетъ, какъ къ нему приступить. Пусть намъренія г-жи Жаринцовой самыя лучшія, но едва ли сама она ум'ьеть лучше проникнуть въ дътскую душу, чъмъ тъ родители, на которыхъ она такъ безпощадно и справедливо обрушивается. Многіе родители, желая оградить «невинность» своихъ дѣтей, считаютъ лучшимъ путемъ для этого «невъдъніе» и потому всякими способами-то грубыми окриками, то сантиментально-лживыми выдумками-уклоняются отъ правдивыхъ ответовъ на естественно возникающіе у дътей вопросы. Результатомъ является, конечно, только отчуждение между родителями и дътьми, и г-жа Жаринцова справедливо подчеркиваетъ, что дъти все равно узнаютъ то, что хотятъ узнать, но узнаютъ изъ грязныхъ источниковъ, и правда предстанетъ передъ ними въ чудовищно-извращенномъ видѣ. Г-жа Жаринцова права: дътская любознательность-это не фонтанъ, который можно заткнуть, а живой ручей, ищущій себъ пути вопреки всъмъ преградамъ, какими бы ни пытались его задержать. Но, отвергая нелѣпое, обманчивое и не достигающее цъли «невъдъніе», г-жа Жаринцова путемъ слищкомъ упрощеннаго логическаго разсужденія приходитъ къ противоположному полюсу и настойчиво рекомендуетъ полное знаніе, безъ всякихъ недомолвокъ и околичностей. Разъ вставши на эту радикальную точку зрѣнія, г-жа Жаринцова въ своемъ радикализмъ дълаетъ рядъ довольно понятныхъ промаховъ. Она правильно указываетъ, что въ первые годы ребенокъ не испытываетъ никакого смущенія при разговорахъ на «щекотливыя» темы,—и то, что онъ услышитъ въ этихъ разговорахъ, нисколько не покажется ему удивительнъе всего остального, что онъ постепенно узнаеть о мір'в каждый день. Но г-жа Жаринцова не замѣчаетъ, что есть разница между тѣмъ, какъ пріобрѣтаетъ ребенокъ каждый день новыя свѣдѣнія объ окружающемъ міръ, и тъмъ, какъ ему надлежитъ узнать о явленіяхъ половой жизни по ея рецепту. Въдь первыхъ свъдъній ему никто не навязываетъ (если оставить въ сторонъ «учебу»), онъ получаетъ ихъ тогда, когда у него самого по какому либо поводу возникли вопросы; а тутъ рекомендуется «смъло и спокойно състь со своимъ подрастающимъ мальчикомъ или дъвочкой въ какомъ нибудь уютномъ и привычномъ углу, навести разговоръ на эту частную тему и разсказать ему все». По мнънію г-жи Жаринцовой, надо именно навести, а не дожидаться вопросовъ, потому что «лучше предупредить, поторопить объяснение на цълый годъ, чъмъ опоздать съ нимъ на пять минутъ». Г-жа Жаринцова справедливо очень высокаго мнѣнія о дѣтской чуткости, благодаря которой отъ ребенка не ускользаетъ фальщивый тонъ, взятый родителями; неужели же она думаетъ, что ребенокъ не почувствуетъ преднамъренности въ томъ, что его «наводятъ» на какую-то тему, до которой онъ самъ еще не дошелъ? А если такъ, то ребенокъ, разъ онъ не тупъ, начнетъ подозрѣвать здѣсь нѣчто исключительное, его интересъ къ данной области непремънно будетъ повышенный-по винъ матери, которая хотъла достичь какъ разъ обратнаго результата. Между тѣмъ г-жа Жаринцова, очевидно, плохо въря въ родительскій тактъ, не только совътуетъ предупреждать событія, но и находитъ, что «лучше сказать слишкомъ много, чѣмъ слишкомъ малэ». Что сказала бы, однако, г-жа Жаринцова, если бы какой нибудь врачъ, прописывая ея ребенку лекарство, дъйствіе котораго еще далеко не выяснено съ безусловной точностью, посовътовалъ «лучше давать его слишкомъ много, чъмъ слишкомъ мало»?

Сама г-жа Жаринцова, безспорно, даетъ «слишкомъ много». Процессъ оплодотворенія—не у растеній только, а и у животныхъ и у людей—она описываетъ съ обстоятельностью, умъстною, пожалуй, только въ университетскомъ учебникъ физіологіи, а о сношеніяхъ половъ говоритъ бук-

вально слъдующее: «Бываеть, что мужъ съ женою сходятся нъсколько равъ въ мъсяцъ, даже нъсколько разъ въ недълю, - а дътей у нихъ все-таки нътъ; иногда это происходить отъ неизвъстныхъ причинъ, а иногда именно отъ того, что мужъ не даетъ собраться съ силами своей половой системъ; и такія частыя половыя сношенія нехороши уже потому, что женщину это очень утомляетъ, далеко не всегда бываеть пріятно, и она можеть совстиъ ослабъть какъ разъ къ тому времени, когда въ ней, наконецъ, зародится маленькое существо, требующее столько силы и здоровья отъ тъхъ, кто далъ ему жизнь». - Но въдь разговоръ долженъ вестись, по указанію самой же г-жи Жаринцовой, съ ребенкомъ непремѣнно до пробужденія въ немъ полового инстинкта, т. е. съ 8 — 12 - лѣтнимъ. Неужели же ему нужна вся эта правда только потому, что она-правда? И не заставять ли его эти разговоры «въ уютномъ и привычномъ углу» задумываться надъ данными темами гораздо больше, чемъ желательно было бы воспитателю?

Если, такимъ образомъ, нельзя согласиться съ системой, которую рекомендуетъ г-жа Жаринцова, то не менъе трудно одобрить и содержаніе ея разговоровъ съ дѣтьми. Она разсказываетъ, какъ размножается все живое, начиная съ простъйшихъ организмовъ и кончая человъкомъ, но въ свои разговоры вносить такіе элементы, противъ которыхъ запротестуетъ всякій естествоиспытатель. Между животными проводится какая-то качественная разница въ зависимости отъ того, имъются ли у нихъ отдъльные выходы для принятія съмени или нътъ; такъ, «намъ пріятно знать, что голенькія, нъжныя тъла ребятишекъ выходять на свътъ божій по отдъльному пути, въ который попадаютъ кром'ь нихъ только ихъ же первоначальныя частицы, принесшія имъ жизнь изъ тѣла отца». Животныя, которыя устроены иначе, должны бы, очевидно, рождаться грязными, но они появляются на свътъ, заключенные въ скорлупу яйца или въ упругую оболочку икры, и потому «наше чувство нъжности и чистоплотности не оскорбляется тъмъ, что это яйцо не имъетъ отдъльнаго пути для выхода изъ тъла матери, а должно спускаться къ тому же отверстію, изъ котораго выходятъ этбросы организма: оно все равно остается чистымъ въ своей скорлупъ». Замъчательно м слъдующее противопоставленіе, которое авторъ дълаеть по поводу лягушекъ: «отдъльныхъ половыхъ отверстій у нихъ нътъ, а всъ выдъленія организма-и изъ кишечника, и изъ почекъ-сходятся въ нижній конецъ прямой кишки; но это не мъщаетъ лягушкамъ проявлять большую нъжность къ своимъ будущимъ дътямъ». Какія представленія должны сложиться у дътей на основаніи такихъ разсказовъ? Какъ направится ихъ нравственное чувство, когда въ ихъ отнощени къ живымъ существамъ будетъ играть роль совершенно нелѣпое въ данномъ случаѣ соображеніе о томъ, по какому выходу являются на свътъ эти существа изъ материнскаго организма. Г-жа Жаринцова допускаетъ этотъ пріемъ для того, чтобы сдѣлать возможно болѣе прекрасною связь между родителями и дътьми. И вообще въ своихъ педагогическихъ цъляхъ она мало стъсняется съ природой; такъ, она смѣло утверждаетъ о животныхъ, въ противоположность человъку, что «продолженіе рода есть единственное д'ьло, порученное имъ природой»; «дойдя болъе или менъе систематично до млекопитающихъ», она переходить затьмъ прямо къ человъку, потому что «иначе пришлось бы разсказать о всемъ хорошемъ, производящемъ на дѣтей глубокое впечатлѣніе, именно относительно животныхъ, а на долю человъка осталось бы только повтореніе (значитъ ослабленіе впечатл'ьнія)—и развратъ». Очевидно, г-жа Жаринцова не понимаетъ, что любовь каждаго даннаго ребенка именно къ своей матери есть для него единственно живой въ этой области, осязательный фактъ, который посредствомъ аналогіи можетъ помочь понять другіе факты, но который самъ не требуетъ никакихъ прикрасъ, и для подкръпленія котораго нътъ нужды извращать перспективу всего живого міра. Но все это-частности, хотя и далеко не маловажныя. Необходимо поставить вопросъ въ цѣломъ: если передъ ребенкомъ пройдетъ въ разсказахъ вся цѣпь живыхъ существъ, и всѣ существа эти будутъ разсматриваться исключительно со стороны воспроизведенія,—получится ли у ребенка вообще правильное и разумное представленіе о жизни природы, и не повысится ли его интересъ къ одной сферѣ опять-таки больше, чѣмъ желательно было бы воспитателю?

Г-жа Жаринцова права въ євоемъ негодованіи на существующее зло, но по ея рецепту не уврачевать этого зла. И безсиліе лекарства лучше всего видно изъ посл'єднихъ страницъ ея книги. «Каждая дѣвочка, которая хочетъ быть здоровой и счастливой матерью, бережеть свою природу. Но это не значить-ничего не дълать и валяться по диванамъ: а напротивъ, работать умомъ и мускулами больщую часть дня-и надъ ученьемъ, и въ саду, и по хозяйству, и при младшихъ дътяхъ; вездъ для нея найдется разумное дъло, если только у нея хватитъ догадливости и желанія взяться за него; послъ этого и прогулки на свъжемъ воздухѣ,и музыка, и рисованье, и простая бѣготня, и коньки, и лѣтнія удовольствія-все будеть идти впрокъ и доставлять настоящій отдыхъ». Наставленіе такого же рода преподносится въ заключеніе и мальчикамъ. Не ясно ли, что мать совствить не увтрена въ томъ, что достигла цтли, если свои разговоры она заканчиваетъ этой дешевой прописной моралью, - тысячу разъ преподносимою дътямъ и теперь, и никогда не дъйствующею? Не очевидно ли, что она сама чувствуетъ, что дъло совсъмъ не въ томъ только, какъ разсказать дътямъ, какъ объяснить тъ или другія явленія, что отъ однихъ лишь выслушанныхъ словъ дъти еще нисколько не сдълаются лучше?

По избытку откровенности на - ряду съ книжкой г-жи Жаринцовой надо поставить обращеніе г-жи Чуйко «Къ нашимъ дѣтямъ (Бесѣда о происхожденіи человѣка)». Обращеніе адресовано «пяти - шестилѣтнимъ дѣтямъ», и въ немъ на протяженіи пяти страничекъ разсказано, какъ

полагается, въ систематическомъ порядкѣ о размноженіи растеній, рыбъ, птицъ, млекопитающихъ и человѣка. Во вступительной зам'ьтк' приведены слова автора, ясно показывающія желательный ему методъ пользованія книжкой. «Я совътую прочитать нъсколько разъ мою, съ умысломъ краткую и сжатую статейку. Я писала кратче, чтобы имъть возможность въ одинъ пріемъ все внушить ребенку. Вообще же мною подм'вчено, что д'вти им'вють большой интересъ къ этому вопросу, и повтореніе чтенія не прискучить. Мало-мальски развитое дитя не удовлетворится объясненіемъ сегодня о цвътахъ, завтра о слъдующемъ и т. д., оно поглотитъ все; но надо повторяться, чтобы оно усвоило подробности». Трудно представить себъ большее непониманіе дътской души. Извъстно, что ребенокъ мыслить только предметными образами; точныя изслѣдованія показали, что отвлеченныя понятія ему почти совершенно чужды, а тутъ ему предлагается огромнъйшее обобщеніе на основаніи схематически изложенныхъ фактовъ, которые, какъ факты, еще очень мало наблюдались ребенкомъ. Г-жа Чуйко, конечно, знаетъ, что дътямъ не прискучиваетъ безконечное повтореніе одной и той же сказки, и этимъ свойствомъ дътей она, очевидно, хочетъ воспользоваться. Но какъ далеко ея писаніе отъ тъхъ сказокъ, которыя не надофдають! И оть того, что здъсь все только говорится о «травкъ», «рыбкахъ», «курочкъ», «ребеночкъ», оно едва ли станетъ привлекательнъе и интереснъе. Можно себѣ представить только два случая, какъ результаты того метода, который рекомендуется г-жей Чуйко: или ребенокъ, послушный и выдрессированный, будеть принимать повторное чтеніе ея произведенія, какъ онъ принимаетъ свою ложку рыбьяго жира, или же онъ начнетъ особенно внимательно изучать съ помощью экспериментовъ свое тѣло, тѣло другихъ дътей и животныхъ-исключительно съ одной стороны. И въ томъ, и въ другомъ случат онъ, конечно, не будеть въ большомъ выигрышъ.

Въ одну группу съ разсмотрѣнными двумя оригиналь-

ными русскими произведеніями надо отнести два переводныхъ, очень близкихъ къ первымъ по своему характеру: Штиль, «Обязанности матери. (О половой педагогикъ.)» и Океръ - Бломъ, «Что разсказывалъ дядя докторъ мальчикуплемяннику. (Первоначальныя свъдънія изъ области половой жизни)».

Первая — небольшая брошюра, соединенная въ одной обложкъ съ «обращеніемъ» г-жи Чуйко, представляетъ собою довольно безцвътное произведеніе, гдъ собрано нъсколько примъровъ разумнаго разъясненія дътямъ явленій половой жизни. Теоретическая часть не блещетъ оригинальностью: надо разсказать дѣтямъ, а по возможности и показать имъ оплодотвореніе растеній, а затімь — діло материнскаго такта каждый разъ «сказать имъ именно столько, сколько требуется въ данную минуту для удовлетворенія ихъ любознательности, не возбуждая въ то же время охоты къ дальнъйшимъ разспросамъ». Болъе подробныхъ указаній, чего либо систематическаго авторъ не даеть и вмъсто того переходить къ изложенію нъсколькихъ «примъровъ подобныхъ объясненій, осуществленныхъ на практикъ» и дъйствительно болъе или менъе интересныхъ.

Книжка д-ра Океръ-Блома содержитъ, по существу, все тъ же мысли, но преподноситъ ихъ въ беллетристической формъ, и если мысли вызывають на ту же критику, то форма здівсь—ниже всякой критики. Дядя докторъ сообщаетъ гостящему у него въ деревнъ племяннику въ нъсколько пріемовъ тѣ «первоначальныя свѣдѣнія», которыя обозначены въ подзаголовкъ книжки. Изложение его чрезвычайно кратко и схематично, ясныхъ представленій оно, конечно, дать не можетъ, но всякій разъ въ тотъ моментъ, когда со стороны живого мальчика должны бы посыпаться разные затруднительные вопросы, авторъ самымъ простымъ способомъ облегчаетъ себъ задачу: глава кончается-то дядю доктора зовутъ къ больному, то наступаетъ «время, когда дядя обыкновенно прогуливался одинъ передъ объдомъ».

Возникаютъ ли у мальчика - племянника какіе нибудь вопросы, мы не знаемъ. Онъ, правда, говоритъ: «Вечеромътого дня, какъ мой дядя разсказывалъ мнѣ про размноженіе растеній, я долженъ былъ дѣлать надъ собой усилія, чтобы заснуть, хотя порядочно усталъ, проведя цѣлый день на воздухѣ». Но это и все, что мы узнаемъ о его внутреннемъ мірѣ. Тамъ, гдѣ для настоящаго беллетриста открывалась бы богатая и наиболѣе интересная область, д - ръ Океръ - Бломъ ставитъ точку, а «мальчикъ - племянникъ» играетъ въ его разсказѣ такую же роль, какая принадлежитъ деревяннымъ манекенамъ въ магазинахъ готоваго платья. Но то, что впору неподвижнымъ манекенамъ, никогда не бываетъ впору живымъ людямъ, и книжка д-ра Океръ-Блома, быть можетъ, годилась бы деревяннымъ мальчикамъ, для живыхъ же она болѣе чѣмъ безполезна.

Нъсколько иной характеръ, больше обще-теоретическій и меньше — прикладной, имъетъ рядъ слъдующихъ книжекъ на ту же тему, появившихся въ недавнее время: Марія Лишневская «Половое воспитаніе дътей», Хотценъ «Половая жизнь и воспитаніе», Рюле «Объясненіе половыхъ отношеній д'ьтямъ», Геллеръ «Половой вопросъ и школа», Бушъ «Долой сказки объ аистахъ!». Содержаніе всъхъ этихъ этихъ книгъ довольно однообразно и при томъ до крайности убого. Въ каждой изъ нихъ дается болье или менье мрачное описаніе существующихъ золъ, д'влается выводъ о томъ, что необходимо говорить дътямъ правду, а не скрывать отъ нихъ явленій половой жизни, а затымъ всюду, слъдуетъ одинъ и тотъ же рецептъ: какъ разсказать дътямъ о размноженіи растеній, дал ве-рыбъ, птицъ, млекопитающихъ и человъка. Точка отправленія у всъхъ авторовъ одна и та же: какъ избъжать существующаго зла. Каковъ положительный идеаль воспитанія, опредъляющій между прочимъ, какъ одну изъ частностей, и такъ называемое половое воспитаніе, объ этомъ нигдъ не говорится ни слова. Нъкоторымъ исключеніемъ можно признать книжку Рюле, ставящую вопросъ въ болъе широкія рамки. Но

что это за рамки? Книжка Рюле-рефератъ, читанный на соціалъ-демократическомъ собраніи и напечатанный по постановленію этого собранія. Нътъ поэтому ничего удивительнаго въ томъ, что рефератъ этотъ, посвященный одному частному педагогическому вопросу, носитъ все-же ярко выраженный политическій характеръ. Уже первыя слова показывають, какой общирный фонъ авторъ желаеть дать своему вопросу: «Среди всъхъ вопросовъ и задачъ современнаго воспитанія молодежи на ряду съ вопросомъ объ устраненіи изъ народной школы преподаванія Закона Божія стоить на первомъ планѣ, возбуждаетъ наибольшій интересъ и вызываеть оживленныя пренія вопросъ о разъясненіи д'ятямъ половыхъ отношеній. Если его постановка является логическимъ и необходимымъ слъдствіемъ буржуазно-капиталитическаго міровоззрівнія и морали, то его разръшение явится логическимъ слъдствиемъ соціалистическаго міровоззр'внія и соціалистической морали». Доказать это общее положеніе, развить вытекающіе изъ него выводы и такимъ образомъ перейти къ непосредственной темъ реферата на 14 страницахъ текста, конечно, невозможно. И дъло, дъйствительно, ограничивается все тъмъ же завзженнымъ рецептомъ съ небольшимъ предварительнымъ отступленіемъ, гдѣ авторъ старается выяснить роль христіанства въ распространеніи пренебреженія и презрѣнія къ тѣлу. Заключительныя слова опять уводятъ насъ очень далеко отъ поставленной темы: «Каждый изъ насъ энергично долженъ содъйствовать объединенію всего рабочаго класса въ экономическія и политическія боевыя организаціи, чтобы овладіть политической властью и преобразовать капиталистическій общественный порядокъ; такимъ образомъ будутъ созданы необходимыя предварительныя условія, которыя обезпечатъ школѣ возможность въ совершенств выполнять свое назначеніе—образовывать людей». Нътъ спору, положение дътей пролетаріата въ очень многихъ отношеніяхъ ужасающе, темныя стороны половой жизни при настоящемъ строъ отражаются на нихъ очень

пагубно, особенно на женской половинъ, но въ данномъ случать едва ли умъстна какая нибудь специфически-пролетарская точка зрѣнія, такъ какъ зло, о которомъ идетъ рѣчь, находить себъ достаточно жертвъ и въ средъ буржуазіи, и въ аристократическихъ сферахъ. Д'єти сами не признаютъ между собою никакихъ классовыхъ различій, и для взрослаго всъ они-только «малые сіи»; неужели можеть, въ самомъ дълъ, возникнуть вопросъ о томъ, какого ребенка больше жаль-пролетарскаго и буржуазнаго, когда онъ въ той ли, или другой формъ подвергается дъйствію разврата? А этому дъйствію подвергаются при настоящихъ условіяхъ почти всть, и дтью заключается въ томъ, чтобы установить, при какихъ условіяхъ разврату не будеть мъста. Условія же для полнаго, свободнаго развитія ребенка одни и тъ же, независимо отъ экономическихъ и соціальныхъ перегородокъ; они опредъляются свойствами человъческой природы, которая такъ же, какъ и божественная любовь, не знаетъ ни эллина, ни іудея. Искать этихъ условій-вотъ задача педагогики, и ее нисколько не приближаеть къ разръшенію призывъ: объединяться для того, чтобы захватить политическую власть и чтобы благодаря ей, между прочимъ, добиться устройства какихъ-то образцовыхъ школъ.

Должна ли и можетъ ли школа вообще играть въ этой области какую либо роль? Профессіональные педагоги отвъчаютъ на этотъ вопросъ безъ особыхъ колебаній утвердительно, такъ какъ для нихъ здѣсь рѣчь идетъ просто о новомъ учебномъ предметъ. Подавляющее большинство родителей—во всѣхъ слояхъ общества — рѣшительно неспособны дать дѣтямъ обстоятельное и правильное разъясненіе, такъ какъ прежде всего не обладаютъ для этоге достаточными знаніями. И надо повторять, говоритъ М. Лишневская, «что это дѣло исключительно педагога, что оно должно вестись методически и что поэтому оно, подобно преподаванію хотя бы исторіи или математики, требуетъ методиковъ, иначе говоря, спеціалистовъ». Такимъ

образомъ, половое воспитаніе приравнивается къ преподаванію математики; это, разум'вется, возможно только при томъ непониманіи психологіи, которое отражается и въ фразъ г-жи Лишневской, что «нравственная чистота, невинность рода человъческаго достижима путемъ естественно - научнаго познаванія». Не уподобленіе, а полная подм'єна происходить, однако, когда на мъсто «полового воспитанія» ставится «естественно-научное преподаваніе», и всѣ разнообразныя воспитательныя воздъйствія ограничиваются только класснымъ обученіемъ. Посл'єднее представляется въ следующемъ виде: «Въ третьемъ классе, следовательно для восьмильтняго ребенка, начинается естественно-научное преподаваніе. Уже здісь ребенокъ знакомится съ растеніями, органы размноженія которыхъ чрезвычайно отчетливо развиты, и съ ихъ функціями. Онъ рисуетъ тычинки и пестики, видитъ, какъ пыльца падаетъ на рыльце женскаго органа, слышить о томъ, какъ последній растеть, видитъ яички, лежащія въ завязи, и узнаетъ, какъ они, благодаря прикосновенію пыльцы, пробуждаются къ жизни». Это, очевидно, считается удовлетворительнымъ способомъ ознакомленія съ природой, и на такомъ «естественно-научномъ преподаваніи», гдт ребенокъ главнымъ образомъ слыщить, узнаеть, рисуеть и смотрить картины, должно строиться половое воспитаніе. Въ усп'яхъ его, конечно, можетъ върить только тотъ, кто полагаетъ, что нравственность и знанія—явленія одного порядка, да и тотъ, пожалуй, усомнится, получаются ли такимъ путемъ настоящія знанія.

Еще гораздо дальше по тому же пути идетъ Геллеръ въ своей книжкѣ «Половой вопросъ и школа». Что дѣло именно школы «просвѣтить» подрастающее поколѣніе въ данномъ вопросѣ, это для него не представляется совсѣмъ спорнымъ, и занимаютъ его по преимуществу соображенія о томъ, какъ организовать преподаваніе. На кого изъ педагогическаго персонала должно быть возложено это прсподаваніе—на учителя, врача или священника? Разрѣшивъ вопросъ въ пользу перваго, авторъ очень обстоя-

тельно разсматриваетъ затъмъ, къ какому изъ существующихъ учебныхъ предметовъ удобнъе всего присоединить преподаваніе новаго «предмета»; зд'єсь конкуррентами являются и антропологія, и уроки морали, но предпочтеніе отдается, по тщательномъ обсужденіи, естественнымъ наукамъ, и авторъ прилагаетъ въ концъ своей книги «планъ для преподаванія полового вопроса» въ связи съ курсомъ естественной исторіи. Чтобы понять внутреннюю цізнность такой постановки вопроса, лучше всего сослаться на слова самого Геллера изъ его аргументаціи въ пользу предоставленія дъла именно школъ. Чрезвычайно трудно, говорить онъ, достигнуть «яснаго и полнаго освъщенія половыхъ отношеній внѣ рамокъ преподаванія естественной исторіи. Необходимость привлеченія аналогичныхъ или тождественныхъ явленій въ остальномъ міръ живыхъ организмовъ требуетъ подробнаго знакомства съ отдъльными частями естественной исторіи. А это знакомство, конечно, у всъхъ испаряется черезъ нъсколько лътъ по выходъ изъ школы, —къ концу школьнаго образованія старшаго курса». Для всякаго не - профессіональнаго педагога отсюда вытекало бы, что все преподаваніе въ школь, значить, никуда не годится. Вопросъ въ томъ, какъ давать настоящія, прочныя знанія, и едва ли стоитъ говорить о включеніи еще новаго предмета въ кругъ тѣхъ, которые все равно черезъ нъсколько лътъ, «конечно, у всъхъ испаряются».

Во всемогущество словъ еще больше върить другой авторъ, Хотценъ, который находитъ желательнымъ просвъщать не только дътей, но и солдатъ. «Для большинства солдатъ время службы является дъйствительнымъ успъшнымъ временемъ ихъ воспитанія. То, что усвоитъ солдатъ въ этотъ періодъ въ области гигіеническихъ наставленій, будетъ использовано не только имъ непосредственно. Въ тотъ моментъ, когда онъ, выпущенный изъ строя, возвратится на свою родину, онъ становится апостоломъ гигіены и распространяетъ среди окружающихъ все то,

что онъ воспринялъ изъ подобныхъ общеполезныхъ свѣдъній». Читая эти слова, просто глазамъ не въришь. Офицеровъ, по митию Хотцена, надо «наставлять», что они «обязаны заботиться о своемъ здоровьъ, чтобы во всякое время отдаваться военной службъ, которой они присягнули, въ наилучшемъ физическомъ состояніи;» поэтому офицеръ «обязанъ по мъръ силъ избъгать болъзней, которыя онъ можеть предвидъть». По истинъ великолъпно здъсь «по м'єр силъ». Что касается д'єтей, то необходимо, чтобы родители давали въ доступной для ихъ пониманія формъ объясненія, «пользуясь, какъ аналогіей, наполняющими мысленный міръ ребенка наблюденіями надъ природой, оплодотвореніемъ цвътовъ, размноженіемъ домашнихъ животныхъ». Если же родители не смогутъ или не захотятъ говорить съ дътьми о такихъ вещахъ, - «въ такихъ случаяхъ непреодолимой робости остается выходъ просить домашняго врача сдълать разъясненія». Если и это почему либо невозможно, тогда «школа, учительскій персоналъ является той инстанціей, которая, какъ и въ другихъ вопросахъ воспитанія, такъ и въ половомъ, должна занять мъсто родителей». «Рядомъ съ учительскимъ персоналомъ и родителями можетъ оказать вліяніе въ этой области и духовный пастырь». Словомъ, ребенокъ долженъ подвергаться обработкъ со всъхъ сторонъ, и все это на основании тъхъ наблюденій надъ природой, которыя будто бы «наполняютъ мысленный міръ ребенка», но которыхъ въ дъйствительности, при нынъшнихъ условіяхъ, у него совсъмъ нътъ. Не оставляетъ безъ вниманія Хотценъ и взрослую молодежь неимущихъ классовъ; для поднятія ея нравственности «нужно разсматривать всъ учрежденія, ставящія себъ цълью дать и низшимъ слоямъ что нибудь изъ житейскихъ радостей, выпадающихъ обыкновенно на долю только лучше надъленныхъ, - ихъ нужно разсматривать, какъ воспитательныя средства, могущія удержать подальше отъ половыхъ соблазновъ. Потому необходимо, чтобъ государство общеполезныя общества поддерживали, какъ средство въ

SALES.

этомъ направленіи, вечера для служащихъ женскаго пола, вечера съ собесъдованіями для народа, народныя представленія, народные концерты, народныя читальни». На протяженіи сорока крохотныхъ страничекъ авторъ, такимъ образомъ, успъваеть «освътить» вопросъ съ самыхъ различныхъ сторонъ, и вездъ онъ при этомъ обнаруживаетъ одинаковую широту взглядовъ, о которой можно судить по приведеннымъ выдержкамъ. Книжка Хотцена, не совсъмъ грамотно переведенная, представляетъ собою первый выпускъ серіи «Педагогика полового вопроса», которою объщаеть обогатить русскую литературу д-ръ А. И. Гринфельдъ въ Одессъ. Если дальнъйшіе предположенные выпуски соотвътствуютъ первому по общему направленію и серьезности содержанія, то можно пожелать, чтобы они такъ и остались въ портфелѣ редактора: макулатуры и безъ нихъ на книжномъ рынкъ достаточно.

Книга Буша носить длинный подзаголовокь: «Практическое руководство, какъ разсказать дътямъ правду половой жизни и предохранить свою семью отъ нравственной порчи. Необходимо для родителей въ дълъ воспитанія». Этотъ подзаголовокъ, напоминающій газетную рекламу о какомъ нибудь сомнительномъ средствъ, можетъ служить хорошимъ предостереженіемъ для читателя: подъ такими рекламами обыкновенно скрывается недоброкачественный товаръ. Книга Буша почти вся состоитъ изъ цитатъ, которыя имъють цъну каждая-тамъ, откуда она взята, но не въ томъ соединеніи, какое онъ получили въ этомъ мозаичномъ трудъ. Судя по подбору цитатъ, можно усомниться, насколько призванъ авторъ заботиться о насажденіи половой нравственности. А тамъ, гдъ онъ говоритъ отъ себя, уже всякія сомн'єнія исчезають. «Первая склонность д'ьвочки относится къ отцу, первыя дътскія вождъленія мальчика-къ матери. Половой выборъ сказывается обыкновенно уже и въ родителяхъ; въ силу естественнаго влеченія мужъ нъжно балуетъ маленькихъ дочерей, а жена сыновей, тогда какъ вообще оба они съ одинаковой строгостью обращаются

съ дътъми въ дълъ воспитанія, когда чары пола не заглушаютъ въ нихъ голоса здраваго смысла»,—это, по митнію автора, «долженъ признать всякій человъкъ, свободный отъ предразсудковъ». Такимъ образомъ, благодаря модности вопроса, даже половой психопатъ пишетъ «практическое руководство, необходимое для родителей въ дълъ воспитанія», и его печатаютъ, и даже переводятъ на другой языкъ \*).

Во всѣхъ этихъ изысканіяхъ, «какъ объяснить», «какъ разсказать» дѣтямъ о явленіяхъ половой жизни, мы видимъ одну и ту же основную мысль: предполагается, что знанія могутъ служить лучшимъ предохранительнымъ средствомъ противъ нравственной порчи, и если авторы говорятъ также о желательности всякихъ физическихъ упражненій, о пользѣ спорта и т. д., то говорятъ объ этомъ только вскользь, какъ о вспомогательныхъ средствахъ, отводя главное мѣсто словеснымъ поученіямъ. Что гимнастика, спортъ и т. д., сами по себъ не обезпечиваютъ еще правильнаго нравственнаго развитія, съ этимъ нельзя не согласиться; но, съ другой стороны, надо настойчиво оспаривать вѣру въ самостоятельное нравственное значеніе положительныхъ знаній, особенно когда и эти знанія сообщаются преимущественно посредствомъ словъ.

<sup>\*)</sup> Уже послѣ того, какъ былъ написанъ этотъ обзоръ, вышли въ свътъ еще двъ брошюры, принадлежащія русскимъ авторамъ: Прив.-доц. А. Н. Бернштейнъ «Вопросы половой жизни въ программъ семейнаго и школьнаго воспитанія» и В. Ильинскій «Переутомленіе и сексуальный вопросъ въ школѣ». Очень интересно, что обѣ эти брошюры, совершенно разныя по тону и по характеру изложенія, сходятся на одной мысли или, втрите, страдають однимь и темь же противортчиемь. Г. Ильинскій въ заключительныхъ строкахъ говоритъ: «Какія бы ясныя знанія молодое покольніе ни имьло о тяжелыхь посльдствіяхь нарушенія сексуальной этики, какъ бы осторожно ни освъщался передъ нимъ сексуальный вопросъ, органическія влеченія все же останутся на лицо; съ ними нужно бороться и преодолъвать ихъ можетъ только цъльная и здоровая воля, покоящаяся на устойчивой въръ въ нравственный міропорядокъ. Если же такой въры нътъ, если она общею суммой жизненныхъ и школьныхъ впечатлъній не воспитывается, а скорве расшатывается, то одни спеціальныя меро-FOC. HAY YHAR

Вольтеръ говоритъ, шутя, что «разумъ помогаетъ намъ побороть только тъ страсти, съ которыми мы справились бы и безъ него», и авторы разсмотрънныхъ выше книгъ, въ сущности, исходять изъ этого же афоризма, обрекая тъмъ самымъ на безплодіе свои собственныя произведенія. Въ самомъ дѣлѣ, они говорятъ почти исключительно о дѣтяхъ, т. е. о человъческихъ существахъ, у которыхъ еще отсутствуетъ чувство пола, а, следовательно, отсутствують и связанныя съ этимъ чувствомъ страсти. Въ этихъ рамкахъ, конечно, легко показывать, какъ бороться съ... несуществующими страстями. Но страсти являются позднъе, служащее ихъ источникомъ чувство пробуждается тогда, когда дъти, собственно, уже перестали быть дътьми, и усвоенныя въ дътствъ представленія сохраняють въ это время лишь очень слабое значеніе по сравненію съ вновь возникшими элементами душевной жизни. Тогла вылвигаются разсужденія о пользів тівлесныхъ упражненій, иногда и общія фразы о необходимости укръпленія воли, но нигдъ мы не находимъ такихъ обстоятельныхъ рецептовъ «полового воспитанія» въ отроческомъ возрасть, какіе предлагаются для маленькихъ дътей. Такимъ образомъ, теорети-

пріятія въ области сексуальнаго вопроса ни въ коемъ случав своей цъли достигнуть не могутъ. Нужно оздоровить весь укладъ нашей жизни отъ верху и до низу, отъ большого и до малаго, устроить ее на этическихъ и дъйствительно закономърныхъ началахъ; только при такомъ условін школа можеть служить обществу, а не прислуживаться лицамъ, и только при такомъ условіи она можетъ стать нравственно воспитывающимъ институтомъ». Съ своей стороны, г. Бернштейнъ замъчаетъ: «Здъсь не мъсто распространяться о томъ положении педагогической психологіи, которое гласить, что моральное воспитаніе ребенка достигается отнюдь не внушениемъ отвлеченныхъ правилъ, словесныхъ наставленій и конкретныхъ запрещеній; прописные догматы не импонирують ребенку, не затрагивають техъ сторонъ его души, въ которыхъ формируется его нравственная личность и созидается его индивидуальная воля. Нравственныя чувства и директивы слагаются въ душъ самостоятельно, какъ конечный выводъ изъ совокупной массы отдёльныхъ наблюденій и познаваній, какъ равнодъйствующая встахь эмоцій и настроеній, пережитыхъ въ связи со всёмъ виденнымъ, слышаннымъ и заученнымъ.

ческой основою въ разсматриваемой области является двоякая несообразность: во-первыхъ, говорятъ о какомъ-то «половомъ воспитаніи», какъ будто оно можетъ, хотя бы приблизительно, быть выдълено изъ общаго воспитанія; во-вторыхъ, достаточнымъ, или, во всякомъ случаъ, наиболъе возможнымъ считается воздъйствіе на извъстную сферу душевной жизни въ то время, когда вся она находится еще въ скрытомъ состояніи и для самого воспитываемаго еще совсъмъ не существуетъ; когда же эта сфера пробуждается и своимъ пробужденіемъ вызываеть органическій перевороть въ подрастающемъ человъческомъ существъ, --тогда о какомъ либо воздъйствіи на нее, о мърахъ, рекомендуемыхъ воспитателю (помимо гимнастики, моральныхъ проповъдей и запугиваній возможными бользнями), нътъ и ръчи. Легко понять, откуда вытекають объ эти несообразности, но вмъстъ съ тъмъ не трудно и видъть, что это-несообразности.

Тотъ фактъ, что у дътей отсутствуетъ чувство пола, чрезвычайно облегчаетъ и воспитателю, и питомцу ознакомленіе съ явленіями, къ которымъ позднъе подходить бываетъ болъе или менъе трудно. Это время, разумъется, дол-

Съ этимъ психологическимъ закономъ и должно сообразоваться воспитаніе, предоставляя ребенку такой подборъ фактовъ и наблюденій, окружая его такой атмосферой, снабжая его такими познаніями, изъ которыхъ могло бы сложиться именно то міропониманіе и то отношеніе къ себѣ и къ людямъ, которое желательно воспитать. Желательные догматы должны войти въ его міропониманіе, какъ неотъемлемые спутники, какъ неизбѣжные атрибуты фактовъ и настроеній реальной жизни». А между тімь оба автора до этихъ заключительныхъ строкъ говорятъ почти исключительно о томъ, какъ сообщить детямь те или иныя сведенія, оба имеють въ виду преимущественно обучение въ той или иной формъ, но они ничего не говорять о томь, каковы же должны быть тоть «подборь фактовъ и наблюденій», та «окружающая ребенка атмосфера», то «оздоровленіе всего уклада нашей жизни», при которыхъ только и можетъ быть достигнуто полное разръшение разсматриваемаго ими вопроса. Такимъ образомъ, посвятивъ свои работы одной сравнительно второстепенной частности, оба автора въ заключение какъ бы сами признаются, что совсемъ не въ этомъ дѣло.

жно быть использовано въ интересахъ ребенка, и онъ, еще неспособный смущаться, спокойно приметь вст свтатьнія, какія воспитатель будеть считать полезнымъ ему сообщить. Но это сообщеніе св'єд'єній можно разсматривать только какъ подготовительную мѣру, а вовсе не какъ исчерпывающее средство «полового воспитанія». Въ сущности говоря, это-самая легкая часть дівла, и цівнность ея въ очень большой степени зависить отъ того, каковы всъ прочія — болъе важныя — условія жизни ребенка. Создать эти прочія условія—вотъ главная задача воспитателя, и при попыткахъ разръщить эту задачу можно только разсматривать ребенка, какъ цъльное, недълимое существо, всъ части тела котораго, какъ и стороны духа, въ своемъ развитін тъснъйшимъ образомъ связаны между собою и зависять другь отъ друга. Но здѣсь мы наталкиваемся на другую изъ указанныхъ несообразностей. Можно ли говорить особо о какомъ-то «половомъ воспитаніи» и предлагать особыя мъры, имъющія въ виду именно эту цъль? Поскольку р'тчь идеть о томъ, чтобы научить челов ка дълать что нибудь, или наобороть, о томъ, чтобы пріучить его не дълать чего нибудь, -- можно изыскивать спеціальные пріемы, опредъленные методы тренировки, стоящіе болъе или менъе въ сторонь отъ цълей общаго развитія. Но въ данной области ръчь идетъ не столько о дъйствіяхъ, сколько о внутреннихъ побужденіяхъ; цълью должно быть не то, чтобы ребенокъ въ будущемъ не поступалъ дурно, а то, чтобы у него совсъть не было дурныхъ мыслей и дурныхъ чувствъ. Мысли же, чувства и побужденія не дълятся въ человъкъ на группы и категоріи; они-въ своей совокупности составляють его духовный міръ, гдѣ всѣ элементы находятся въ постоянномъ движеніи, гдъ каждый можеть вступать въ сочетание съ каждымъ, создавая самыя разнообразныя, не поддающіяся напередъ учету комбинаціи. Только ложно понимаемая научность можетъ заставитъ принимать отвлеченныя понятія о категоріяхъ за реальныя явленія и д'влить въ д'вйствительности то, что

наука лишь условно дълить ради удобства разсмотрънія и истолкованія. Въ воспитаніи (именно въ воспитаніи, а не обученіи-выучкъ) надо больше всего помнить, что передъ нами единое, цъльное существо, а не комокъ, состоящій изъ разныхъ способностей, желаній, мыслей, которыя могутъ, каждая въ отдъльности, подвергаться извъстной обработкъ. Здорово можетъ быть только все существо, а не отдъльныя его части, и это одинаково надо сказать какъ о тълъ человъка, такъ и о его духъ. Мы привыкли къ къ тому, что дътей обучаютъ разнымъ «предметамъ», и это д'вленіе, необходимое для ученыхъ, но безсмысленное въ примъненіи къ дътямъ, мы переносимъ на самихъ дътей. Если ужъ есть особое преподаваніе морали, если говорять, напримъръ, о спеціальномъ воспитаніи мужества или воспитаніи доброты, то почему не говорить и объ отдъльномъ воспитаніи разныхъ другихъ «свойствъ»? Но не правильнъе ли было бы пройти эту цъпь въ обратномъ направленіи и признать безсмысленнымъ даже преподавание дътямъ по предметамъ? Воспитаніе же во всякомъ случать можетъ быть только единымъ, какъ единъ самъ ребенокъ, и если воспитатель нам'вчаеть при этомъ и какія либо отдівльныя цѣли,—эти цѣли должны существовать только въ его умѣ, а осуществленіе ихъ не должно никакими гранями выдъляться изъ общаго воспитанія, которое совпадаетъ со всей жизнью ребенка.

Въ послъдующихъ главахъ будетъ сдълана попытка освътить одну изъ такихъ частныхъ цълей воспитанія, именно какъ частную, въ связи съ общими условіями правильнаго духовнаго развитія ребенка и подростка. Въ числъ орудій, которыми для осуществленія этой цъли будетъ пользоваться воспитатель, находится и живое слово, словесныя разъясненія наблюдаемыхъ ребенкомъ явленій. Необходимо поэтому установить, гдъ предълъ желательныхъ разъясненій, если они не должны, да и не могутъ быть безпредъльны? Желательна ли такая откровенность, образцы которой были приведены выше? На этотъ во-

просъ надо отвътить отрицательно по двумъ соображеніямъ. Первое заключается въ томъ, что такая откровенность безспорно идеть вразрѣзъ съ присущимъ намъ чувствомъ стыдливости. Г-жа Жаринцова, правда, утверждаетъ, что смущеніе, испытываемое взрослыми при разговорахъ съ дътьми на опредъленныя темы, служитъ только признакомъ ихъ собственной испорченности, развращенности ихъ воображенія. Но утвержденіе это слишкомъ см'ело, оно слишкомъ просто разр'ешаетъ сложный вопросъ. Въ числъ чертъ, отличающихъ человъка отъ животныхъ, находится, между прочимъ, чувство стыдливости, и каково бы ни было его происхождение въ исторіи человъческой культуры, для насъ оно-факть, съ которымъ нельзя не считаться, котораго нельзя просто отбросить, признавъ не нужнымъ. Онъ силенъ, какъ всякое наше внутреннее достояніе, уже однимъ тімъ, что онъ есть, и едва ли даже мы въ состояніи мыслить себя безъ него. Конечно, уродливыя формы стыдливости, прививаемыя воспитаніемъ, не могуть быть ничьмъ оправдываемы, но онъ не могутъ служить и основаніемъ для отрицанія ихъ нормальной основы; жеманство нельпо и смъшно, но здоровое человъческое чувство оскорбляется и полнымъ отсутствіемъ стыдливости. Рекомендуютъ говорить дътямъ все, отвъчать на вст ихъ вопросы правдой, и полной правдой. Но дттскіе вопросы неистощимы, и если вести разговоры такъ, какъ совътуетъ, напр., г-жа Жаринцова, то дъти дойдутъ и до такихъ вопросовъ, на которые и сама г-жа Жаринцова, въ концъ-концовъ, откажется отвъчать. Такъ не лучше ли воспитателю напередъ обдумать, гдв онъ положитъ предвлъ своимъ разъясненіямъ, чъмъ предоставить установленіе этого предъла случаю, тому или иному ходу дътскихъ мыслей и вопросовъ?

Съ другой стороны то, что здѣсь выдають за полную правду, въ дѣйствительности есть самая безспорная ложь. Развѣ то, что предлагаютъ разсказывать дѣтямъ, соотвѣтствуетъ истинѣ? Всѣ физіологическія разъясненія, какъ бы

подробны они ни были, не дадутъ ни малъйшаго представленія о чувствъ, которымъ сопровождается сближеніе половъ, а безъ этого чувства къ чему сводится самое сближеніе? Правда здісь заключается въ томъ, что дісти нспособны постигнуть всъхъ сторонъ сближенія половъ, не въ состояніи постигнуть главной стороны, и такъ какъ это-правда, то ее - то и надо дътямъ сказать. И такъ какъ это правда, то достаточно небольшого такта, чтобы ребенокъ повърилъ ей, не оскорбился и не предположилъ, что отъ него коварно что-то скрываютъ. Пусть онъ самъ строитъ догадки на основаніи собственныхъ наблюденій надъ природой, пусть онъ знаетъ отъ взрослыхъ все то, что можно знать разсудкомъ, и пусть въ остальномъ онъ предполагаеть что-то важное, не-будничное, таинственное, и онъ будеть ближе -къ истинъ, чъмъ если, снабженный самыми обстоятельными свъдъніями по физіологіи, онъ будеть считать, что знаеть все. Наступить время, когда онъ проникнетъ въ таинственную область путемъ собственныхъ переживаній, и тайна откроется ему безъ словъ, составивъ новую эру въ его жизни; она и должна быть тайной, которая познается всемъ существомъ, на не просто фактомъ среди всъхъ прочихъ, которые излагаются посредствомъ словъ \*).

Да, скажутъ благожелательные, но практическіе люди, пусть все это такъ; пусть мы признаемъ, что желательно было бы сохранить не невъдъніе—оно нелъпо,—а эту тайну до познанія ея личнымъ опытомъ,—но въдь это невозможно: если наши дъти не узнаютъ всего отъ насъ, они непремънно узнаютъ все изъ другихъ, грязныхъ источниковъ, а еслибы и не узнали, то тъмъ хуже—въдь кругомъ

<sup>\*)</sup> Здёсь умѣстно коснуться еще одного педагогическаго соображенія, высказаннаго въ произведеніи, которое не принадлежить къ составу новѣйшей литературы. Это—статья Ю. И. Айхенвальда «Ознакомленіе съ половой жизнью и застѣнчивость», приложенная къ вышедшему подъего редакціей переводу книги Элленъ Кей «Вѣкъ ребенка». Возставъ однимъ изъ первыхъ у насъ противъ замалчиванія явленій половой жизни,

столько соблазновъ и опасностей! Это правда, противъ которой невозможно спорить, но какой выводъ надо сдѣлать изъ нея? Дътямъ грозитъ опасность нравственной порчи со всъхъ сторонъ; мы можемъ до извъстной степени предупредить эту опасность, прибъгнувъ къ такому средству, которое и сами признаемъ не совсъмъ хорошимъ: въ настоящей чистотъ душевной оно дътей не сохранитъ, но все же избавить отъ большаго зла. Такъ разсуждають практическіе люди, житейская мудрость которыхъ сводится къ формуль: изъ двухъ золъ-меньшее. Они правы: если выбирать одно изъ золъ, то, конечно, надо выбирать меньшее. Но это скромное притязание не должно прикрывать себя громкими, возвышенными словами, и потому надо точно опредълить задачу всей литературы по разсматриваемому здъсь вопросу: она совсъмъ не имъетъ въ виду создание лучшаго человъка, она не мечтаетъ вообще о чемъ нибудъ положительномъ, а всего только хочетъ немного уменьшить существующее эло. Объ этомъ говорятъ, какъ о великой цѣли, объ этомъ пишутъ книги съ ничтожнымъ, жалкимъ содержаніемъ, но непрем'тьно съ торжественной вступи-

авторъ при изложении того, какъ слъдуетъ знакомить дътей съ этими явленіями, говорить: «Въ истолкованіи закона, по которому потомство рождается отъ материнскаго тъла, долженъ быть поставленъ на первый планъ моментъ страданія. Этотъ новый факторъ, о существованіи котораго ребенокъ, можетъ быть, и не подозрѣвалъ,придаетъ въ его глазахъ всему процессу половыхъ отношеній очень желательный характеръ. Торжественная и облагораживающая сила страданія не позволяеть связывать съ половымъ процессомъ мысли о чемъ-то исключительно-пріятномъ и обыденномъ. Душа настраивается на серьезный и сочувствующій ладъ. Не наслаждение, о которомъ можно безпечно думать и говорить, а страшная мука, опасная для жизни и нерадко ведущая къ смерти, -- вотъ что заполняетъ собою детское сознаніе». Какъ профилактическая мера этотъ пріемъ можетъ быть очень дъйствителенъ, но рекомендовать егозначить руководиться только страхомъ передъ существующимъ зломъ. Положительные идеалы воспитанія не могуть дать міста приміненію этого пріема, потому что онъ, безспорно, представляеть собою изв'єстное искаженіе истины, которая, однако, совсёмъ не нуждается въ такихъ поправкахъ.

тельной главой, объ этомъ читаютъ доклады и ведутъ пренія на съвздахъ, -- хотя рычь идеть всего только о маленьком уменьшеніи существующаго зла. Да и объ уменьшеніи ли, хотя бы и самомъ маленькомъ? Если не съ фарисейскимъ лицем вріемъ, то съ непонятною наивностью представители новаго движенія не замѣчаютъ, что половая развращенность — только одно изъ сопутствующихъ явленій такъ называемой культурной жизни, связанное съ нею множествомъ нитей и отъ нея получающее постоянно новую поддержку для своего существованія. Люди уродуются этой культурною жизнью телесно и душевно, изъ здоровыхъ и сильныхъ существъ они превращаются въ хилыхъ неврастениковъ, жизнерадостность вытесняется нервнымъ разстройствомъ, - и одно изъ неизбъжныхъ побочныхъ послъдствій этого огромнаго процесса, половой развратъ, хотять устранить введеніемь преподаванія новаго предмета въ школахъ, слащавыми или излишне-откровенными разговорами матерей съ дътьми. Не похоже ли это на то, какъ еслибы въ пораженной саранчею мъстности совътовали посыпать края полей персидскимъ порошкомъ, чтобы преградить доступъ новымъ полчищамъ саранчи, летающей по воздуху? Подъ видомъ предупрежденія молодыхъ людей, вступающихъ въ юношескій возрастъ, объ опасности зараженія половыми бол'єзнями, рекомендують запугивать ихъ болъе или менъе подробнымъ описаніемъ этихъ болъзней и ихъ послъдствій. Предположимъ, что этотъ пріемъ оказался бы дъйствительнымъ: молодые люди стали бы бояться, и врачи засвидътельствовали бы меньшее распространеніе бол взней. Были либы молодые люди дъйствительно лучше, были ли бы чисты ихъ помышленія, еслибы физическое цъломудріе диктовалось имъ только страхомъ передъ возможностью зараженія? Большой вопросъ, можно ли считать, что челов вчество выиграло бы что нибудь отъ этого; наоборотъ, надо думать, что культура скоро обогатилась бы какимъ нибудъ новымъ изобрътеніемъ, восполняющимъ образовавшійся пробѣлъ и, съ своей стороны, ускоряющимъ вырождение культурнаго человъчества.

Правильный путь идеть совствить въ другомъ направленіи. Если мы постоянно будемъ выбирать меньшее зло, мы въ концъ-концовъ выберемъ самое меньшее, и оно всетаки будетъ зломъ. Надо ли ожидать того момента когда и оно будеть устранено, когда образуется пустое мъсто, чтобы на этомъ свободномъ мъстъ начать воздвигать нъчто положительное? Эта метафора, взятая изъ области пространственныхъ представленій, совершенно неприложима нравственнымъ величинамъ. Люди, живущіе и поступающіе дурно, не могутъ перестать жить, не могутъ никакъ не поступать, чтобы затъмъ начать жить и поступать хорошо. Плохіе люди не могуть сперва превратиться въ ничто, а затымь вновь появиться въ качествъ хорошихъ. Здъсь можетъ происходить только тотъ органическій процессъ, который мы видимъ во всей живой природъ, который знаемъ и по самимъ себъ: на обвътренномъ лицъ, напримъръ, сходить кожа, но развъ сперва уничтожается старая, чтобы очистить мъсто для новой? Нътъ, новое растетъ и формируется подъ старымъ, не заботясь о предварительномъ его уничтоженіи, и когда это новое оказывается достаточно крѣпкимъ и жизнеспособнымъ, оно вступаетъ въ жизнь на мъсто стараго, которое уничтожается само собою, не требуя особыхъ затратъ на свое устранение. Только такимъ путемъ можетъ совершаться въ человъческой жизни и замъна зла добромъ. Не объ уменьшени зла надо заботиться, и не полное устраненіе зла должно служить цізлью, потому что тогда цълью являлось бы пустое мъсто; пусть цълью всегда будетъ созиданіе положительнаго блага, и съ каждымъ шагомъ къ его воплощенію будетъ уничтожена соотвътствующая частица зла. А еслибы можно было мыслить какой нибудь заключительный моменть въ этомъ процессъ, то при наступленіи этого момента люди, слыша о старыхъ временахъ, только спращивали бы съ удивленіемъ: когда и куда исчезло все то зло, на которое такъ жаловались наши предки?

Въ дальнъйшемъ будетъ сдълана попытка подойти къ

разсматриваемому вопросу именно съ такой положительной точки зрънія. Не о предупрежденіи или устраненіи какой либо нравственной порчи будетъ идти рѣчь, а о томъ, какъ выростить хорошихъ детей, которыя потомъ сдълаются хорошими людьми. Эта цъль недостижима въ нын вщнихъ условіяхъ такъ называемой культурной, особенно городской жизни, уродующей людей во всъхъ точкахъ своего прикосновенія къ нимъ. Челов'єкъ считаетъ себя царемъ природы, но онъ и дъйствительно всего только царь, а не Богъ: онъ можетъ управлять природою, только подчиняясь ея же законамъ, когда же онъ обращается противъ нея, она караетъ его сообразно степени его вины-скорою смертью или медленнымъ умираніемъ. Жизнь города — сплошное оскорбленіе природы, и не здѣсь можетъ свободно развиваться здоровое человѣческое существо. Будущее принадлежить не городскому человъку, который отдълилъ себя отъ земли каменными мостовыми, который отъ солнца прячется за гардинами и подъ вуалями, а человъку, который, подчиняя себъ частично силы природы, въ цъломъ самъ подчиняется ея власти и чувствуетъ себя ея частью, а не властелиномъ, обманчивовсемогущимъ и безнаказаннымъ.

Что противопоставляется городу? Пока, къ сожалѣнію, утопія, потому что не нынѣшняя деревня, конечно, можетъ быть предложена въ качествѣ идеальной обстановки для жизни человѣка и развитія ребенка. Правда, для послѣдняго и теперь деревня представляетъ въ очень многихъ отношеніяхъ гораздо лучшія условія, чѣмъ городъ, но наряду съ этими лучшими условіями тамъ есть и много достаточно извѣстныхъ темныхъ сторонъ. Деревня будущаго, населенная внутренно-культурными людьми, — вотъ та утопія, при осуществленіи которой разрѣшаются сами собою главные вопросы воспитанія, при осуществленіи которой станутъ не нужными всѣ ухищренія педагогики—этой, по геніальному опредѣленію Л. Н. Толстого, науки о томъ, какъ воспитывать дѣтей хорошо, живя самимъ дурно.

## ДЪТСТВО.

Для ребенка, какъ и для философа, міръ представляетъ собою огромную загадку. Чемъ больще къ нему присматриваешься, чемъ ближе съ нимъ знакомишься, темъ больше появляется все новыхъ и новыхъ вопросовъ, и извъстный трагизмъ этихъ вопросовъ заключается въ томъ, что какіе бы счастливые отвъты на нихъ мы ни отыскали, для каждаго отвъта непремънно наступитъ моментъ, когда отвътъ самъ снова сдълается вопросомъ, еще болъе сложнымъ, еще болъе труднымъ, чъмъ всъ предшествующіе въ его родословной. Новое явленіе, о существованіи котораго раньше и не подозръвали, опрокидываетъ окончательно, казалось бы, установившееся представление о законом врности сходныхъ явленій; давно знакомый фактъ, провъренный случайно въ новыхъ условіяхъ, заставляетъ пересмотрѣть старыя теоріи, и чъмъ больше въ нихъ вносится поправокъ, тъмъ далъе онъ оказываются отъ законченности, отъ совершенства.

Но трагическое есть только одна сторона въ этомъ процессъ познанія, и угнетающее дъйствіе этой стороны съ избыткомъ покрывается другою—тъмъ, что мы называемъ любознательностью, чистымъ и безкорыстнымъ наслажденіемъ отъ всякаго, даже самаго маленькаго, шага, сдъланнаго на пути знанія. Сочетаніе же объихъ сторонъ дреть въ результать то, что дитя и философъ испытываютъ ненасытную жажду все новыхъ и новыхъ знаній, и отдыхъ у нихъ въ этой погонъ за новыми знаніями продолжается лишь столько времени, пока перерабатывается, какъ бы усваивается организмомъ знаніе, только что полученное.

Однако, въ то время какъ любознательны всѣ дѣти, по крайней мѣрѣ всѣ нормальныя, здоровыя дѣти, изъ взрослыхъ по-дѣтски любознательны, т. е. по-настоящему любознательны лишь очень немногіе, люди одаренные фило-

софскимъ складомъ ума и потому всегда чувствующіе потребность уяснить себѣ каждое новое явленіе, съ которымъ они встрѣчаются. Большинство же взрослыхъ, какъ ни обидно это звучитъ, относятся къ новымъ для нихъ явленіямъ почти такъ же, какъ разумныя животныя: они посмотрятъ разъ—другой съ удивленіемъ, а потомъ, не понявъ, перестаютъ обращать вниманіе: просто привыкаютъ. Явленіе, хотя и не понятное, перестаетъ быть новымъ.

Здъсь нельзя ссылаться на законы общественной жизни, въ силу которыхъ взрослые вынуждены направлять дѣятельность своего ума на добываніе средствъ къ существованію. Философы одинаково встр'вчаются и среди людей, въ потъ лица добывающихъ хлъбъ, и среди обезпеченныхъ классовъ, которые совсъмъ не поглощены исключительно практическими интересами, и среди праздношатающихся туристовъ, умъ которыхъ совершенно свободенъ отъ заботъ, - и вездъ философы представляютъ собою исключенія, везд'є они насчитываются единицами. Повидимому, не внъшнимъ условіямъ принадлежитъ здѣсь рѣшающее значеніе, а прирожденному складу ума. Быть можеть, скоръе надо видъть здъсь законъ природы, и любознательность маленькаго человъчка, такъ же, какъ и его физическая безпомощность, дана ему въ извъстномъ возрастъ въ интересахъ его будущаго развитія, какъ бы въ предвид'ьніи той роли разумно мыслящаго и д'ыйствующаго существа, которая ему предназначена въ будущемъ. Быть можеть, въ дътствъ онъ долженъ накопить извъстный запасъ знаній точно такъ же, какъ и запасъ многочисленныхъ навыковъ, которыми потомъ онъ будетъ пользоваться, какъ неотъемлемымъ достояніемъ, какъ чѣмъ-то, что само собою разумъется, чего совсъмъ и не можетъ не быть.

Каковы бы ни были, однако, корни дътской любознательности, сама она во всякомъ случать представляетъ собою безспорный фактъ, и характерной чертою ея служитъ то, что для своего удовлетворенія она требуетъ настоящихъ объясненій, что она не позволяетъ отдълаться отъ себя

просто ничего не значащими словами. Нельзя видъть опроверженія этой мысли въ томъ, что ребенокъ принимаетъ за объясненіе всевозможныя побасенки, а подчасъ и самые нельпые вымыслы. Онъ прежде всего въритъ— въритъ взрослымъ безъ всякихъ оговорокъ, и такъ какъ опытъ его еще очень ограниченъ, а способность къ отвлеченному мышленію еще очень слаба, то всякое объясненіе онъ принимаетъ за истину до тъхъ поръ, пока не натолкнется на какое нибудь осязательное противоръчіе. Но попробуйте сказать ребенку въ отвътъ на его вопросъ, что вы не знаетъ, или даже что никто не знаетъ объясненія заинтересовавшаго его явленія,—и онъ никогда не будетъ удовлетворенъ.

Но ребенокъ не долго довольствуется абсолютно фантастическими объясненіями. Чемъ меньше объясненіе соотвътствуетъ дъйствительности, тъмъ легче въ этой дъйствительности найдутся элементы, которыхъ нельзя согласовать съ невърнымъ или хотя бы только неточнымъ объясненіемъ. И такъ какъ дитя требуеть объясненій только для тъхъ явленій, которыя входять въ сферу его опыта, то, оставаясь въ этой сферъ, а тъмъ болъе расширяя ее, оно неизбъжно раньше или позднъе увидитъ недостаточность даннаго ему объясненія и будеть требовать новаго. Хорошо, если въ такомъ случав новое объяснение будетъ только дополненіемъ, дальнъйшимъ развитіемъ прежняго, если разница между тъмъ и другимъ будетъ обусловлена только приспособлениемъ къ увеличившимся умственнымъ силамъ ребенка. Часто, къ сожалънію, дъло обстоитъ иначе: воспитатель, не ум'ья разумно отв'ьтить ребенку на вопросъ, отдълывается отъ него болъе или менъе несуразною выдумкой, и успокаивается самъ, когда успокоится ребенокъ; но покой и того, и другого очень непроченъ. Новый допросъ, учиняемый пытливымъ умомъ ребенка, не можетъ быть избъгнутъ, и тогда воспитатель оказывается въ положеніи преступника, который какъ бы путается въ собственныхъ показаніяхъ, опровергаетъ одни свои слова

другими и ужъ, конечно, меньше всего возбуждаетъ довъріе къ себъ. Между тъмъ, начавъ съ истины, только въ доступной ребенку формъ, воспитатель никогда не впадетъ въ противоръчіе съ самимъ собою и, дополняя свои объясненія при каждомъ новомъ запросъ сообразно съ тъмъ уровнемъ умственнаго развитія, котораго достигъ ребенокъ, онъ всегда сохранитъ по отношенію къ своему питомцу именно такое положеніе, какое желательно для воспитателя.

Среди вопросовъ, къ которымъ не разъ возвращается ребенокъ, а затѣмъ и подростокъ, и юноша,—совершенно особое мѣсто занимаютъ вопросы, касающіеся пола, тайны брака и рожденія. Подобно всѣмъ вообще вопросамъ, они усложняются и углубляются по мѣрѣ умственнаго роста ребенка, но, въ отличіе отъ чистыхъ вопросовъ познанія, они переходятъ затѣмъ въ такую стадію, когда элементы собственно интеллектуальные отступаютъ въ нихъ на второй планъ передъ элементами эмоціональными, когда мысли какъ бы затуманиваются обволакивающимъ ихъ чувствомъ, и когда полнымъ отвѣтомъ на вопросъ можетъ быть уже не словесное знаніе, а только собственное переживаніе. Этой естественной эволюціей вопроса долженъ опредъляться и характеръ отвѣтовъ, даваемыхъ на него въ разное время.

Первые вопросы дѣтей въ этой области всегда относятся къ факту рожденія, они почти всегда вызываются появленіемъ новыхъ живыхъ существъ, и едва ли часто встрѣчаются случаи, когда ребенокъ прежде всего требуетъ объясненія различія между полами. Это легко понять, если мы вспомнимъ, что ребенокъ вообще мало интересуется, такъ сказать, неподвижными, постоянными элементами своей обстановки, и что вниманіе его привлекается исключительно новыми для него элементами. То, что всегда есть въ одинаковомъ видѣ, представляется ему естественнымъ: оно не можетъ не быть, и не можетъ быть инымъ, чѣмъ есть. Но какъ только въ вещи что нибудъ измѣнится или какъ только ребенокъ какимъ бы то ни было образомъ замътитъ въ ней что нибудь для себя новое (а тогда вещь для него измънится), на сцену являются вопросы.

Существованіе людей двухъ половъ, - мужчинъ и женщинь, мальчиковъ и дівочекъ-есть для ребенка факть, неизм'вино существующій съ того момента, какъ ребенокъ станетъ настолько разумнымъ, что подмъчаетъ это различіе. «Папа» и «мама» уже для очень маленькаго ребенка не только индивидуальныя представленія, но до изв'єстной степени общія понятія; и когда начинаютъ употребляться слова «дядя» и «тетя», едва ли какой нибудь ребенокъ смѣщиваетъ ихъ и употребляетъ неправильно. Что люди бывають разнаго пола, это для ребенка, такъ сказать, первичный факть, и въ качествъ такового онъ не только самъ не требуетъ объясненія, но ссылки на него бываетъ достаточно, чтобы показать ребенку, что различіе половъ существуетъ и въ мірѣ животныхъ. Ребенокъ удовлетворяется этимъ-не объясненіемъ, а распространеніемъ извъстнаго ему правила на болъе широкій кругъ.

Долгое время различіе половъ въ глазахъ ребенка сводится только къ раздичію въ костюмахъ. Мальчикъ трехъчетырехъ лътъ искренно въритъ, что если его одъть въ женское платье, онъ будеть дівочкой. Многія дівочки думають, что онь, когда подрастуть, будуть мальчиками, и наоборотъ. Отличительной чертою дъвочки, помимо одежды, служать длинные волосы, и если дѣвочку вдругь коротко остригуть, ея пріятели будуть очень склонны дразнить ее «мальчикомъ». Такимъ образомъ дъти обнаруживають свое пониманіе того, что каждое челов'вческое существо должно принадлежать къ какому нибудь полу. Но ихъ взгляды въ этой области еще долго остаются наивно-поверхностными. Страннымъ можетъ показаться, что дъти, растущія вмъсть, свободныя еще отъ излишней, а то и отъ всякой стыдливости, все же видять главныя различія между собою въ одеждъ, можетъ быть и въ игрушкахъ, и въ манерахъ, но очень мало обращаютъ вниманія

на другіе признаки, которыхъ они не могутъ не зам'єтить. Однако, это, въ сущности, совсъмъ не странно. Во-первыхъ, на свътъ есть такъ много вещей, которыя мы просто констатируемъ, не умъя разобраться ни въ томъ, откуда онъ, ни въ томъ, куда онъ ведутъ. Развъ, въ концъ-концовъ, научная закономърность говоритъ что нибудь иное, чъмъ дътская истина, что «всегда такъ бываетъ»? И если наука старается тщательно пров'трить, д'ыствительно ли какое нибудь явленіе постоянно повторяется, и при какихъ именно условіяхъ, то ребенокъ, для которато вся наука, всь знанія и всь истины заключаются въ словахъ взрослаго, ребенокъ просто въритъ послъднему безъ всякихъ повърокъ, что въ самомъ дълъ, «всегда такъ бываетъ». А интересъ его, какъ уже было отмъчено, очень мало привлекается тъмъ, что всегда бываетъ одинаковымъ; сказать ребенку, что, что нибудь «всегда такъ бываетъ», это самый лучшій способъ уничтожить въ немъ интересъ къ какому либо предмету, если только передъ глазами его нътъ примъровъ, доказывающихъ противное.

Съ другой стороны, нельзя поставить на счетъ умственной слабости дътей того факта, что они мало внимательны къ наиболъе близкимъ имъ предметамъ-къ самимъ себъ, къ своему тълу, что склонные вообще экспериментировать и все сравнивать, они оказываются почти слепыми тамъ, гдъ сравнение напрашивается само собою. Но если этонедостатокъ, то его раздъляють съ дътьми не только взрослые, а и все человъчество въ цъломъ. Развъ науки собственно о человъкъ, антропологія, соціологія, психологія, не являются поздитьйшими по времени своего возникновенія въ ряду наукъ? Что знали объ устройствъ собственнаго тъла халдейскіе пастухи, условившіе уже законом трносты въ движеніи небесныхъ свътилъ? А философы Греціи, ставившіе самые отвлеченные метафизическіе вопросы о сущности вещей, — развъ они не заблуждались прежде всего благодаря недостатку самонаблюденія? Здъсь и мы сами, какъ дъти, должны просто констатировать, что «всегда

такъ бываетъ»: человъкъ всегда обращаетъ внимание раньше на дальнее, и лишь постепенно онъ приближается къ тому, отъ чего, въ сущности, исходитъ,—къ самому себъ.

Какъ бы то ни было, можно утверждать, что не различія между полами въ большинствъ случаевъ подаютъ дътямъ поводъ къ тъмъ вопросамъ, которые въ будущемъ должны играть такую большую роль въ личной жизни каждаго. Поводомъ къ этимъ вопросамъ почти всегда служитъ появленіе на свътъ новаго ребенка, въ собственной ли семът, или у составей, или у знакомыхъ. Здъсь интересъ дътей возбуждается въ высшей степени. Въдь здъсь не можетъ быть ръчи о томъ, что «всегда такъ бываетъ»; наоборотъ, здъсь въ кругозоръ ребенка вступаетъ нъчто новое, чего раньше тамъ не было и чего, какъ онъ слышитъ, раньше и совствъ не было. Здъсь есть, чъмъ заинтересоваться, и вопросы, естественно, начинаютъ сыпаться другъ за другомъ, требуя все новыхъ объясненій, освъщая предметь со всъхъ сторонъ.

Разумъется, отвъты на эти вопросы прежде всего всегда должны быть правдивы, и если о качественной, такъ сказать, сторонъ ихъ не можетъ быть спору, то тъмъ болъе трудностей представляетъ за то сторона количественная. Какую долю правды сказать ребенку? Именно этотъ вопросъ и надо разръшить, такъ какъ если и держаться безусловно правила, что въ отвътахъ совсъмъ не должно быть неправды, то все же едва ли кто нибудь станетъ утверждать, что дътямъ надо сразу сказать всю правду. Помимо того, что отвътъ долженъ соотвътствовать степени пониманія ребенка (въдь вопросы задаются и дътьми 3—4 лътъ, и старшими, 8—9 лътъ), онъ долженъ быть данъ такъ, чтобы удовлетворить любознательность и не обострять интереса. А въ этомъ отношеніи опасность грозитъ съ двухъ сторонъ: оставить что-то недоговореннымъ или явно затушеваннымъ значитъ возбудить любопытство ребенка, а сказать больше, чъмъ требовалось, значитъ дать ему новую пищу для размышленій, дать ему такія

мысли, до которыхъ онъ самъ въ настоящее время не дошелъ бы.

Чтобы соблюсти здѣсь мѣру, быть можеть, лучше всего поставить себѣ за правило отвѣчать только на непосредственно заданный вопросъ, не пускаясь въ многословіе, не стремясь сдѣлать свой отвѣтъ очень полнымъ и обстоятельнымъ. А такъ какъ каждый отвѣтъ почти неизбѣжно служитъ поводомъ для новыхъ вопросовъ, то уже дѣло отвѣчающаго включить въ свой отвѣтъ такіе элементы, которые направили бы дальнѣйшіе вопросы въ новое русло, не давая ребенку особенно сосредоточивать вниманіе собственно на исходной точкѣ разговора.

Надо имъть въ виду, что самостоятельный теоретическій интересъ ребенка здъсь не бываетъ особенно силенъ. Если новый братецъ или сестрица появились въ его собственной семъъ, то самый фактъ существованія младенца и всъ относящіяся къ нему заботы старшихъ скоро заставятъ вопросъ о происхожденіи младенца отойти на далекій второй планъ. Если же обогатилась новымъ членомъ чужая семья, сосъдей или знакомыхъ, то интересъ вообще не будетъ очень устойчивъ.

Если вопросъ о томъ, откуда появилось новое дитя, задается ребенкомъ 3—4 лѣтъ, то ограничившись отвѣтомъ, что «мама его родила», лучше всего отвлечь совсѣмъ его вниманіе отъ этого вопроса, напримѣръ, разговоромъ о самомъ младенцѣ, о томъ, какой онъ маленькій и слабенькій, какъ онъ понемногу будетъ расти и т. д. Если ребенокъ вернется, сейчасъ же или спустя нѣсколько времени, къ своему вопросу, тогда отвѣтъ долженъ вести къ формулѣ «всегда такъ бываетъ». Можно разсказать ребенку, что у всякаго живого существа есть своя мама, которая выносила его въ себѣ, что отъ времени до времени у женщинъ—не только человѣческихъ—являются маленькіе, которые, выростаютъ потомъ и сами становятся матерями и т. д., и т. д. Маленькіе мальчики будутъ готовы увидѣть въ этомъ преимущество дѣвочекъ,—и пускай: ихъ можно утѣшить тѣмъ,

что и у мальчиковъ есть, что дълать, когда они выростутъ, что они должны тогда беречь и охранять какъ старыхъ родителей, такъ и матерей съ маленькими дътьми. Гордость мальчиковъ, такимъ образомъ, не пострадаетъ, а если они съ самыхъ раннихъ лътъ пріучатся относиться съ уваженіемъ къ дъвочкамъ, а не съ нъкоторымъ пренебреженіемъ, какъ это теперь часто бываетъ, если они, какъ и сами дъвочки, привыкнуть всегда относиться съ глубочайшимъ уваженіемъ къ призванію матери, то объ стороны окажутся въ большомъ выигрышъ.

Едва ли надо связывать съ этими первыми разговорами какія нибудь естественно-научныя свъдънія въ строгомъ смыслъ слова. Пусть дътская фантазія свободно создаетъ свои образы на данной ей канвъ, образы иногда забавные, иногда грандіозные, почти всегда лишенные опредъленныхъ очертаній, расплывающіеся, какъ облако, по мъръ собственнаго роста. Надо ли вносить сюда элементы реализма, надо ли именно по данному поводу заговорить о способахъ размноженія всего живущаго? Можно опасаться, что тогда вся природа предстанетъ передъ глазами ребенка въ нъсколько извращенной перспективъ, и онъ больше потеряетъ въ непосредственности чувства, нежели выиграетъ въ точныхъ знаніяхъ.

Изученіе естественныхъ наукъ или, лучше сказать, возможно близкое ознакомленіе съ природою не должно служить средствомъ для какой нибудь частной воспитательной цѣли; оно само есть цѣль или, по крайней мѣрѣ, одна изъ составныхъ частей общей цѣли воспитанія, поскольку послѣднее имѣетъ въ виду созданіе полной и всесторонне развитой человѣческой личности. Выростая въ большихъ домахъ, откуда даже небо представляется въ формѣ очерченныхъ прямыми линіями фигуръ, видя передъ собою исключительно ландшафты изъ желѣзныхъ крышъ и каменныхъ мостовыхъ, дитя никогда не превратится въ такую личность, и все обученіе по атласамъ и картинамъ, по музейнымъ коллекціямъ и засушеннымъ или заспиртованнымъ

препаратамъ не вдохнетъ въ него той живой струи, благодаря которой и самыя знанія пріобрѣтаютъ настоящій смыслъ и цѣну. Великіе законы природы представляются ему тогда только интересными курьезами, которые даютъ болѣе или менѣе богатую пищу для ума, но почти не затрогиваютъ чувства. И сколько бы ни было знаній у такого, засущеннаго въ камняхъ города, человѣческаго существа, оно не будетъ отъ этого ни лучше для другихъ, ни счастливѣе въ самомъ себѣ.

Пусть дитя живетъ среди природы, и она сама дастъ ему первые уроки «естествознанія», пользуясь методомъ живого непосредственнаго наблюденія, — уроки, которыхъ ничто замънить не можетъ. Покуда духъ ребенка не стиснутъ условіями такъ называемой культурной жизни, подобно тому какъ тъло его стянуто разными курточками, тъсными платьицами, кожаными поясами съ форменными бляхами т. д., природа будетъ считать его за свое дитя, за «дитя природы», и она не только будетъ раскрывать передъ нимъ свою жизнь въ мельчайшихъ подробностяхъ, но и его самого будеть учить видѣть эти подробности, всѣмъ интересоваться, все самостоятельно наблюдать. Онъ будеть смотръть, какъ бъжить вода, и какъ движутся облака, какъ растетъ трава и цвътутъ цвъты, какъ пчелы трудятся, собирая медъ, и какъ муравьи строятъ свои огромныя кучи; онъ будеть знать, какъ птицы выотъ себъ гивада, какъ роется въ землъ кротъ и какъ паритъ въ небъ ястребъ. Съ безчисленными вопросами будетъ ребенокъ обращаться къ взрослымъ, и если среди этихъ вопросовъ многіе, быть можетъ, даже большая часть, будутъ относиться къ размноженію живыхъ существъ, то это будетъ только естественно, такъ какъ сохраненіе рода является какъ бы центральнымъ пунктомъ, вокругъ котораго вращается вся жизнь живой природы. Но здѣсь не будетъ какого-то одного «вопроса», исключительно интереснаго, обладающаго отличнымъ отъ всъхъ остальныхъ вопросовъ характеромъ, требующаго особыхъ подготовительныхъ мъръ для правильнаго отвъта.

Чтобы интересъ въ данной области не получилъ этого исключительнаго характера, надо возможно больше расширить его рамки. Чъмъ болъе широкій кругъ явленій охватываетъ какой либо интересъ, тъмъ болъе онъ получаетъ теоретическій, такъ сказать научный характеръ, какъ и наоборотъ: наиболъе остры самые узкіе интересы, именноличные, относящіеся къ собственному «я» и ко всему, что съ нимъ соприкасается. Поэтому вполнъ правильно рекомендуется при ознакомленіи д'втей съ тайною размноженія привлечь къ д'влу не только животный міръ, не только курицу съ ея яйцомъ, но и растительное царство, какъ крайній преділь брачной жизни на земль. Оплодотвореніе растеній, соединеніе въ цвѣткѣ мужского и женскаго начала такъ свободно отъ грубыхъ элементовъ животной чувственности, такъ недоступно какимъ либо скабрёзнымъ толкованіямъ и въ то же время такъ полно выражаетъ преобладающій въ органическомъ мір'є принципъ, что если этотъ образъ будетъ лежать въ основъ дътскихъ представленій, они не легко будуть подм'єнены такими, какія господствуютъ теперь, запретно - увлекательными, съ постояннымъ налетомъ щекочущей нервы сальности.

Но при какихъ условіяхъ можетъ сложиться этотъ образъ, обеззараживающій, какъ предохранительная прививка, грозящія въ будущемъ искушенія? Онъ не сложится ни на словесныхъ, ни на предметныхъ урокахъ естествознанія, ни даже во время экскурсій съ ботаническими и разными иными цълями. Вст эти источники не дадутъ ребенку достаточнаго запаса живыхъ и въ то же время точныхъ представленій, а безъ этого условія наводящая роль учителя можетъ дать скортье отрицательные, чтыть положительные результаты; въ ней не можетъ не чувствоваться какой-то преднамтренности, но и въ самомъ лучшемъ случать дитя получитъ здтьс не отвтъть на свой запросъ, а просто очень занимательныя, быть можетъ, свтатьныя, которыя выслушаются съ интересомъ и потомъ естественно позабудутся, какъ и большая часть всего,

что ребенку случается услыхать одинъ разъ. Иное дъло, если дитя живетъ и растетъ среди природы. Тѣ свъдънія, которыя, хотя бы и преднамъренно, сообщилъ ему кто нибудь изъ старшихъ, онъ самъ будетъ вспоминать и провърять при новыхъ своихъ наблюденіяхъ; если ему показали строеніе одного цвътка, онъ будетъ сравнивать его съ другими, и новые вопросы, самостоятельно возникающіе, будутъ требовать новыхъ отвътовъ, которые послужатъ продолженіемъ прежнихъ, сольются съ ними въ одно цълое. И вопросы эти, конечно, совсъмъ не будутъ касаться одной лишь области размноженія; они будутъ обнимать всю сферу жизни, и каждый элементъ ея займетъ въ сознаніи ребенка то же мъсто, какое принадлежитъ ему въ дъйствительности.

Само собою разумъется, что не однимъ кругомъ растеній будуть ограничиваться наблюденія ребенка. Его вниманіе, въроятно, будетъ еще болъе привлекать жизнь животныхъ, и онъ будетъ изучать ее съ рвеніемъ настоящаго натуралиста. Онъ будетъ въ точности знать всъ привычки знакомаго ему животнаго, будетъ знать какъ оно ходитъ или бъгаетъ, какъ ъстъ, какъ спитъ, какіе звуки издаетъ, какъ выражаетъ свои чувства. Среди всего остального онъ будеть знать и то, какіе дітеныши бывають у каждаго животнаго, будетъ, конечно, не разъ наблюдать, какъ мать ихъ кормитъ, и надо думать, что именно къ этой сторонъ жизни животныхъ онъ будетъ относиться съ особеннымъ интересомъ, потому что дъти въ общемъ хорошо сознають сходство своего положенія съ положеніемъ маленькихъ животныхъ и къ нимъ, какъ товарищамъ по счастью и несчастью, всегда питаютъ большую симпатію. Быть можеть, случится и такъ, что ребенокъ увидитъ такія картины изъ жизни животныхъ, которыхъ ему не слъдовало бы видъть. Онъ, конечно, не станеть скрывать этого отъ старшихъ; въроятно, наобороть, онъ поспъщить подъдиться поразившими его впечатлъніями, и дъло старшихъ тогда—сказать ему, что на

такія вещи не надо смотр'єть. Можно разсказать, что два существа соединяются для того, чтобы у нихъ были потомъ дъти, но они дълаютъ это всегда уединенно, скрытно отъ чужихъ глазъ, и если сами они не замъчають, что ихъ видять, то все же смотръть на нихъ такъ же дурно, какъ подслушивать чужой разговоръ. Правильно было замъчено. что дитя-существо аморальное: у него первоначально нътъ понятія добра и зла, и онъ считаетъ хорошимъ просто то, что ему пріятно, и наоборотъ. Всѣ нравственныя правила онъ получаеть въ видѣ готоваго кодекса отъ взрослыхъ, и правила эти онъ считаетъ непререкаемо-истинными, и безусловно обязательными. «Папа этого не позволяетъ» или: «мама говоритъ, что это дурно» — вотъ въ случата разногласія между дѣтьми самый вѣскій аргументъ, которымъ одна сторона одерживаетъ ръшительную побъду надъ другой. Если родители сами не подрываютъ значенія своихъ словъ взаимными противоръчіями или не соотвътствующими словамъ дъйствіями, то ихъ мнѣнія о томъ, что хорошо и дурно, очень долго будутъ имъть почти гипнотическую силу для дътей; лишь съ развитіемъ собственной критической мысли, т. е. уже не въ дътскомъ, и не въ отроческомъ, а въ юношескомъ возрастъ, впервые поколеблется ихъ авторитетъ, да и тогда еще на первыхъ порахъ критическое отношеніе къ привычнымъ родительскимъ мнѣніямъ о добрѣ и эль покажется чымъ-то чрезвычайно дерзкимъ, почти кощунственнымъ. Поэтому и въ данномъ случат ребенку можно съ спокойной увъренностью сказать, что подглядывать нъкоторыя явленія дурно; если это-ребенокъ, не пріобр'євшій по вин'є старшихъ дурную привычку мало считаться съ ихъ словами, онъ будеть слъдовать тому, что ему сказали, и не изъ страха наказанія, не изъ опасенія, что за нимъ самимъ могутъ подглядъть, а потому, что самъ искренно будетъ считать извъстный поступокъ дурнымъ.

Теперь представимъ себъ, что ребенокъ лътъ 9—10, выросшій такимъ образомъ среди природы, вернулся по какому либо поводу къ вопросу о рожденіи дътей. Его

интересъ и теперь еще носить чисто-теоретическій характеръ, вопросъ служитъ выражениемъ только естественной любознательности, но въ этомъ возрасть интересъ уже гораздо болъе серьезенъ, и цъль воспитателя теперь совсъмъ не должна состоять, какъ раньше, въ отвлечении его на другіе предметы. Наоборотъ, можно считать, что всего удобиће вступить въ объяснение съ ребенкомъ именно въ этомъ возрасть, когда инстинктъ еще не пробудился, а способность пониманія и накопленный запасъ знаній уже достаточно велики и допускають возможность серьезнаго и обстоятельнаго разговора. Теперь, сводя воедино многочисленные знакомые ему факты, можно показать ему, что всюду въ мір'є органической природы-за исключеніемъ размноженія простъйшихъ-для появленія новыхъ живыхъ существъ требуется соединение мужского и женскаго начала, что въ царствъ растеній это соединеніе совершается пассивно, при помощи вътра, насъкомыхъ и т. д., между тъмъ какъ животныя уже ищуть другь друга, гоняются другь за другомъ, какъ бабочки, селятся парами, какъ птицы и многія млекопитающія и т. д.; посл'єднимъ звеномъ въ этой цѣли будеть человѣкъ, который женится и создаеть семью. Ребенокъ, конечно, усвоитъ принципъ, признаеть на основаніи собственных в наблюденій правильность обобщенія, но не удовлетворится этимъ; естественно ожидать съ его стороны вопроса о томъ, какимъ же собственно образомъ происоходитъ соединеніе обоихъ началъ, дающее въ результатъ появленіе новаго существа? Поскольку вопросъ относится къ растеніямъ, отвътъ не будетъ представлять особыхъ затрудненій, такъ какъ ребенку можно не только выяснить, напримъръ, роль насъкомыхъ въ перенесеніи пыльцы, но и показать искусственное опыленіе. Не мішаеть, однако, туть же подчеркнуть, что въ чемъ собственно состоитъ процессъ оплодотворенія, почему послъ соединенія продуктовъ мужскаго и женскаго цвътка начинаетъ развиваться зародышъ будущаго новаго растенія, ты не знаемъ: это одна изъ тайнъ природы, То, о чемъ не говорятъ.

которыя мы можемъ подмътить, но въ которыя не можемъ проникнуть. Будучи правильна по существу, эта оговорка поможеть въ дальнъйшемъ объяснении положить предълъ безудержной любознательности ребенка, и если воспитатель сочтетъ нужнымъ умолчать о чемъ нибудь, то это не возбудитъ извъстной подозрительности со стороны ребенка, такъ какъ онъ уже привыкнетъ къ мысли, что не на всякій вопросъ возможно получить отв'єть. А умолчать кое о чемъ придется, и даже о многомъ. Уже переходя къ животнымъ, нельзя не только демонстрировать, но и описывать явленій такъ, какъ это было сдівлано относительно растеній. Если ребенокъ уже знакомъ въ нѣкоторой степени съ анатоміей какого либо животнаго, онъ знаетъ въ числъ другихъ также органы рзмноженія, и ему можно сказать, что органы эти у разныхъ животныхъ устроены очень различнымъ образомъ, и что онъ ознакомится съ ними впослъдствіи, когда будеть вообще узнавать строеніе разныхъ животныхъ. Онъ долженъ знать назначеніе этихъ юргановъ, главнымъ образомъ внутреннихъ, вырабатывающихъ тв элементы, которымъ затвмъ предстоитъ соединиться, долженъ знать, какъ растетъ зародышъ въ утробъ матери, какъ питается ея кровью и въ надлежащее время выходить на свътъ. Что же касается до самаго момента оплодотворенія, то зд'єсь пусть ребенокъ ограничится своими случайными и непреднам вренными наблюденіями; вм'єсто того, чтобы давать ему обстоятельныя св'єдънія, лучше аппелировать къ уже ранъе зароненному въ него моральному чувству: живыя существа скрываются на этотъ моментъ отъ чужихъ взоровъ и соединяются такъ, какъ имъ подсказываетъ ихъ природа; стараться проникнуть въ ихъ тайну, разгадать ее-такъ же дурно, какъ и подглядывать, и надо совствить не думать объ этомъ, не интересоваться тымь, что оть насъ желають скрыть. У неиспорченнаго ребенка вызванное такимъ образомъ моральное чувство всегда будетъ достаточно сильно, чтобы побороть сравнительно слабый теоретическій интересъ и

не дать естественной любознательности перейти въ болѣзненное любопытство.

Разъ уже зашелъ съ ребенкомъ разговоръ на эти темы, не слъдуетъ никогда ограничивать его одною лишь физіологической областью. Сближеніе двухъ существъ разнаго пола им'веть цълью рожденіе потомства, и пусть въ представленіи ребенка мысль о такомъ сближеніи живыхъ существъ будетъ всегда неразрывно связана съ мыслью объизвъстномъ ихъ психическомъ содержаніи, о той заботливости, которую они обнаруживаютъ по отношенію къ своему будущему потомству. Прежде всего здѣсь можно указать, что сближеніе происходить не случайно между первыми двумя встрътившимися существами; включивъ въ объяснение естественнаго отбора понятіе «нравиться», мы не погръщимъ противъ истины и въ то же время заложимъ основаніе той группъ мыслей, къ которой придется вернуться много позднъе, когда ребенокъ уже самъ будетъ наканунъ вступленія въ брачную жизнь. Послъ того какъ встрътились два посвоему понравившіяся другь другу существа, они какъ будто думають о своемъ потомствъ и устраиваются такъ, чтобы потомству этому было возможно лучше. Природа даеть въ изобиліи прим'тры для иллюстраціи этого положенія—не говоря уже о млекопитающихъ, живущихъ парами, и о птицахъ съ ихъ уютными гнъздами, даже насъкомыя стараются класть свои яйца въ такую среду, гдъ легко будетъ развиться новому покол'внію, котораго они сами не увидять, -и изъ нихъ ребенокъ долженъ вывести свое обобщеніе: смыслъ физіологическаго акта, его центръ тяжести долженъ быть перенесенъ въ психическую сферу, представленіе о сближеніи двухъ существъ всегда должно быть окрашено мыслью о ихъ любви другъ къ другу и о ихъ по-истинъ трогательномъ заботливомъ отношеніи къ потомству.

Наконецъ, когда вопросъ коснется людей, надо сказать ребенку, что онъ самъ, когда выростетъ, будетъ способенъ имъть дътей, надо объяснить ему, что тъ его органы, кото-

рые онъ знаетъ только въ качествъ органовъ выдъленія, будуть впоследствіи выполнять еще другую функцію, которой онъ именно потому теперь и понять не можетъ. Чтобы сдълать это уклоненіе оть подробнаго отвъта болье пріемлемымъ для ребенка, можно напомнить ему, что когда онъ былъ маленькимъ, онъ не ум'влъ, наприм'връ, говорить. а еще раньше не умътъ даже ходить, а теперь въдь онъ и ходить, и бъгаеть, и разговариваеть, хотя никто ему не объяснялъ, какъ это надо дълать; онъ самъ всему этому научался, когда приходило время, — ходить и бъгать, когда у него достаточно окрѣпли члены, говорить, когда онъ уже могъ хорошо управлять своимъ языкомъ, когда у него выросли зубы, и т. д.; и пока не наступило время, когда онъ оказывался способенъ къ тому или иному дъйствію, объяснить ему эти дъйствія было невозможно, такъ какъ объясненій онъ все равно не поняль бы. Такъ и тутъ. Что сталъ бы дълать онъ, 10-лътній ребенокъ, еслибы у него самого оказался совствить маленькій, грудной ребенокъ? Въдь онъ не могъ бы ни кормить его, ни ходить за нимъ такъ, какъ надо, ни оберегать его отъ всякихъ бъдъ. Поэтому у него не можетъ быть теперь маленькаго ребенка, поэтому онъ не можеть и понимать, какимъ образомъ происходить новое дитя; когда же онъ выростеть и будеть въ состояніи д'влать все то, что д'влають родители, онъ будеть и знать все то, чего теперь не знаеть, хотя никто ничего ему не будетъ объяснять, какъ не объясняли ему способовъ хольбы.

Необходимо еще разъ подчеркнуть: говоря съ ребенкомъ обо всемъ этомъ, взрослый не долженъ ни на минуту забывать, что ребенкомъ руководитъ одинъ лишь теоретическій интересъ, чистая любознательность, безъ всякой примъси какого либо чувства, придающаго вопросамъ этой области особый характеръ. Пробужденіе чувства знаменуетъ собою вступленіе въ новую стадію развитія, когда ребенокъ уже перестаетъ быть ребенкомъ и входитъ въ отроческій возрастъ. Тогда вся постановка вопроса должна

быть иной, — объ этомъ въ следующей главе. Покуда же ръчь идетъ о ребенкъ, спрашивающемъ обо всемъ безъ смущенія, взрослый долженъ побороть свое смущеніе настолько, чтобы ръшительно ничъмъ его не обнаружить. У ребенка нътъ никакого основанія интересоваться вопросами пола больше, чъмъ какими либо другими, онъ останавливается на нихъ столько же, сколько и на всякихъ другихъ, возникающихъ въ его головъ, и если даваемые ему отвъты кончаются, какъ онъ видитъ, на границъ его пониманія, а не на томъ, что ему не хотятъ чего-то сказать, онъ едва ли станетъ особенно усердно доискиваться скрытой отъ него истины. Правда, онъ не будетъ себъ представлять, какъ это онъ можетъ чего нибудь не понимать, но въ то же время онъ не можетъ и не върить родителямъ, которые говорять, что не пойметь. Туть создается трудное положеніе, въ которомъ не легко разобраться; а дѣтскій умъ не способенъ долго сосредоточиваться на трудныхъ мысляхъ. Онъ естественно обратится для собственнаго облегченія къ чему нибудь другому, — въдь на свътъ есть такъ много вещей, не менъе, а то и гораздо болъе интересныхъ, которыми онъ можетъ овладъть вполнъ. Онъ вернется потомъ еще и еще разъ къ этимъ вопросамъ, но если взрослые не подали ему повода чувствовать здѣсь что-то запретно-интересное, онъ будетъ каждый разъ оказываться въ томъ же кругу мыслей, гдѣ ничего новаго открыть нельзя; эти мысли перестанутъ быть интересными и какъ бы замрутъ до той поры, когда ихъ вновь разбудитъ пробудившееся чувство.

Здѣсь не сдѣлано попытки дать рецепть—что и какъ преподносить дѣтямъ въ отвѣтъ на ихъ нескромные вопросы. Такихъ рецептовъ существуетъ уже не мало, и нѣкоторые изъ нихъ нельзя не признать довольно удачными по полнотѣ и точности, хотя едва ли кому нибудь они пригодятся: кто знакомъ съ жизнью природы, тому они не нужны, а кто не знакомъ, тому они этого знакомства

не замънятъ. Но главный вопросъ не въ этомъ. Составители рецептовъ очень тщательно взвѣщиваютъ, что и въ какомъ видъ имъ включить въ свою микстуру, но они мало думаютъ о томъ, кто будетъ эту микстуру принимать. Говорить ли ребенку раньше о курицъ и яйцъ, а потомъ о прорастаніи съмянъ, или сперва о прорастаніи съмянъ, а потомъ о курицъ съ яйцомъ?-Но не все ли равно, о чемъ говорить раньше ребенку, который никогда не видълъ курицы, сидящей на яйцахъ, для котораго яйца просто нѣчто, приносимое прислугою изъ лавки, который о жизни растеній составляеть себ'є представленіе только по слышаннымъ словамъ, въ лучшемъ случат по рисункамъ, а ужъ въ самомъ лучшемъ-по какому нибудь проросшему въ спеціальномъ горшечкъ бобу? У городского ребенка нътъ и не можетъ быть настоящихъ знаній о жизни природы, — такихъ знаній, пріобрѣтенныхъ путемъ самостоятельнаго наблюденія, которыя побуждали бы его къ самостоятельнымъ же обобщеніямъ. Онъ не наблюдаетъ природы, --ему ее показываютъ въ клочкахъ, въ вырванныхъ кусочкахъ, которые пригоняются къ заранъе намъченной педагогической цъли. Нътъ нужды говорить, что цъли при этомъ зачастую бываютъ лже-педагогическія. Но если онъ и намъчены правильно, онъ такимъ путемъ не могуть быть достигнуты. И въ нашемъ частномъ случать педагоги, желающіе бережно подвести ребенка къ одной изъ великихъ тайнъ природы, обращаются очень неосторожно съ другой тайною природы — съ душой ребенка. Чтобы посвящение въ тайну пола прошло для нея благополучно, чтобы оно не приносило съ собою зародышей того исключительнаго, болъзненнаго интереса, который потомъ чаще всего ведетъ къ разврату, -- это посвящение должно совершаться въ кругу живой жизни природы, гдъ все величественно въ своей простотъ, гдъ есть тайны, но нътъ недомолвокъ, гдъ господствуютъ причины и цъли, но нътъ заднихъ мыслей и преднамъренныхъ подтасовокъ.

## ОТРОЧЕСТВО.

Ребенокъ живетъ безмятежно. Веселость — его нормальное состояніе. Если онъ тѣломъ здоровъ, если никто и ничто въ окружающей средѣ его не обижаетъ, — онъ доволенъ, онъ наслаждается жизнью. Иногда смутныя мысли бродятъ въ его головѣ, и тогда онъ бываетъ задумчивъ; иногда ему бываетъ просто скучно, когда имѣющіяся подъ рукою развлеченія надоѣли, а новыя еще не изобрѣтены. Но въ первомъ случаѣ задумчивость смѣняется опять-таки веселостью, во второмъ—новыя развлеченія должны быть изобрѣтены, и они изобрѣтаются.

Если что абсолютно незнакомо ребенку, такъ это—грусть. И вотъ вдругъ наступаетъ въ его жизни моментъ, когда появляется это чувство. Оно не похоже на чувство скуки и не похоже на подавленное состояніе, какое испытывается при недомоганіи; это—какое-то совсъмъ новое чувство, безотчетное томленіе, безъ мысли о чемъ нибудъ опредъленномъ и безъ опредъленныхъ желаній, какъ будто немного тягостное, и въ то же время пріятное; оно проходитъ, смѣняется обычною веселостью и жизнерадостностью, время отъ времени снова возвращается и окращиваетъ какъ-то по-новому почти всѣ душевныя переживанія. Ребенокъ пересталъ быть ребенкомъ. Онъ перешелъ въ новую стадію своей жизни—въ стадію отрочества.

Мы не знаемъ, что совершается въ тайникахъ душевной жизни въ этотъ періодъ, который характеризуется обыкновенно, какъ періодъ полового созрѣванія. Мы подмѣчаемъ внѣшнія проявленія, результаты этихъ скрытыхъ таинственныхъ процессовъ, и, подмѣчая, видимъ незнакомую прежде смѣну настроеній, бо́льшую чуткость и чувствительность, совершенно новую форму застѣнчивости; внимательное наблюденіе покажетъ намъ нѣкоторое ослабленіе чисто-умственной дѣятельности, не замѣчав-

шуюся раньше разс'вянность, еще большую, чты обыкновенно, неохоту выполнять то противныя д'отской природ'о дъйствія, которыя въ своей совокупности называются однимъ общимъ словомъ «учиться».

Въ этотъ критическій періодъ необходимо особенно бережное, осторожное отношение къ созрѣвающему существу; оно должно быть предоставлено преимущественно внутренней работъ собственныхъ силъ, должно быть оберегаемо отъ грубаго воздъйствія извиъ. Это не значитъ, что подростки должны пользоваться полною, безграничною свободой; наоборотъ, такая свобода въ этомъ возрастъ скоръе всего можетъ послужить благопріятной почвой для развитія капризности, для образованія неустойчиваго характера, не знающаго сдержки даже мимолетнымъ своимъ желаніямъ. Но капризной смѣнѣ настроеній, колеблющимся, возникающимъ прихотливой чередою желаніямъ можетъ быть противопоставлена только извъстная внутренняя дисциплинированность, — привычный трудъ, обязательный не въ силу внъшняго принужденія, а по собственному сознанію трудящагося, и не обязательный только, но и привлекательный самъ по себъ, дающій удовлетвореніе и своимъ смысломъ, и процессомъ.

Само собою очевидно, какъ мало возможно въ условіяхъ городской жизни созданіе именно такой внутренней дисциплинированности, которая носитъ перечисленные элементы обязательности въ самой себѣ и нисколько не похожа на дисциплину въ обычномъ смыслѣ этого слова. Городскія дѣти знаютъ слишкомъ много обязательнаго, но источникомъ его является почти исключительно насиліе,—и результатъ этого вполнѣ законенъ: на границѣ, гдѣ кончается обязательность, начинается распущенность — естественная реакція на испытанный гнетъ. Такъ человѣкъ, долго пробывшій въ неудобномъ положеніи, потомъ потягивается, дѣлая чрезмѣрно энергичныя движенія, чтобы возстановить нормальное состояніе своего организма. Нормальное состояніе подрастающаго человѣческаго существа,

это-«дълать», а не «думать», а между тъмъ трудъ городскихъ дътей и подростковъ такъ называемыхъ высшихъ слоевъ общества-почти исключительно умственный трудъ, и если они «дълають свои уроки», «дълають задачи» и т. д., то это дъланіе, конечно, меньше всего соотвътствуетъ ихъ собственныхъ склонностямъ. Смысла въ своей работъ они-вполнъ правильно - не признаютъ, а удовлетвореніе получаютъ во всякомъ случаъ отрицательное: либо практически-отрицательное—спасеніе отъ дурныхъ балловъ и связанныхъ съ ними непріятностей, либо нравственно-отрицательное-удовлетвореніе мелкаго честолюбія и тщеславія. Самый процессъ работы учащейся молодежи представляетъ собою нъчто до крайности противоестественное, и именно въ тотъ періодъ, когда природа особенно властно заявляетъ свои требованія, онъ, конечно, меньше всего можетъ служить отвлекающимъ средствомъ, которое не даетъ слишкомъ сосредоточиваться на тревожныхъ внутреннихъ переживаніяхъ. Даже ручной трудъ, которому въ новъйшее время начинають придавать доминирующее значение въ воспитаніи, является не бол'є какъ палліативомъ. Правда, онъ можетъ быть увлекателенъ, поскольку въ немъ содержатся элементы творчества, но его обстановка и его ближайшія цъли носять неустранимую печать искусственности. Въ лучшемъ случа в продуктами «ручного труда» (какъ элемента воспитанія) являются предметы не необходимые, часто-совершенно лишніе, и у работающихъ дътей постоянно есть сознаніе, что тіз же предметы всегда можно купить готовые и гораздо лучше сдъланные. Этимъ подрывается въ корнъ сознаніе дъйствительной необходимости продълываемой работы, ея какъ бы объективной обязательности, и если она все же правильно продълывается, то въ силу тъхъ же побужденій, которыя заставляютъ учиться; разумъется, ручной трудъ пріятнье, чъмъ ученіе по книгамъ, но благодаря искусственности, ложности своей основы и онъ въ критическій моментъ не можетъ явиться внутреннимъ источникомъ такой силы, которая вступаетъ,

какъ равноправный элементъ, во взаимодъйствіе съ новыми внутренними же стихіями.

Не въ лучшемъ положеніи находятся и «дѣти улицы», дѣти такъ называемыхъ «низшихъ» слоевъ городского населенія. Правда, они свободны отъ всего обязательнаго, что налагается на ихъ сверстниковъ въ «хорошихъ домахъ» воспитаніемъ, но они скоро постигаютъ обязательность житейскую, которая заставляетъ приспособляться къ нравамъ и требованіямъ окружающей среды и которая имѣетъ не менѣе внѣшне-принудительный характеръ. Въ отроческомъ возрастѣ, когда природа дѣлаетъ ихъ наиболѣе чувствительными, они меньше всего встрѣчаютъ то бережное отношеніе къ себѣ, которое тогда особенно для нихъ важно, и все дурное, что содержитъ въ себѣ улица, находитъ открытый доступъ къ ихъ душѣ и тѣлу. О разумномъ воздѣйствіи на пробуждающіеся инстинкты здѣсь, конечно, не можетъ быть и рѣчи.

Оборотною стороною здоровой работы является здоровая усталость—такое же важное, какъ и сама работа, условіе для утишенія смутныхъ внутреннихъ тревогъ критическаго возраста; и если гороскія дѣти лишены первой, то они, можно сказать, не знаютъ и второй. Ихъ обычное состояніе къ вечеру—не усталость, а какая-то одурь, и плохой сонъ—очень не рѣдкое явленіе, которымъ природа мститъ за попираніе ея требованій; есть, разумѣется, и счастливцы, обладающіе крѣпкимъ организмомъ, который долго отстаиваетъ свои права противъ изнуряющаго его гнета: они крѣпко спятъ и во снѣ совершенно освобождаются отъ своихъ дневныхъ заботъ. Но станетъ ли кто нибудь ссылкой на существованіе этихъ счастливцевъ оправдывать условія, въ которыхъ живутъ городскія дѣти?

Если дѣти могутъ только въ самой природѣ найти настоящій источникъ необходимыхъ имъ знаній, то подростки только тамъ же могутъ найти такую работу, которая дастъ имъ настоящую внутреннюю дисциплинированность. Въ отроческомъ возрастѣ и мальчики, и дѣвочки уже способны болъе или менъе самостоятельно вести работы, напр., въ саду или въ огородѣ, и если они постепенно пріучались къ этому съ дътскихъ лътъ, если выполнение такихъ работъ дътьми вошло въ постоянный обиходъ семьи, то для дътей здъсь возникаетъ совершенно безспорная объективная обязательность извъстнаго труда. Надо сажать, или полоть, или поливать, не потому, что кто-то такъ хочеть, кто-то этого требуетъ, заставляетъ, а-просто надо. Если не сдълать очередной работы, результатъ небрежности будеть давать себя чувствовать въ теченіе цълаго года, а то и долье, а дълать эту работу больше некому. Здъсь поневоль поборешь въ себъ мъшающее работать, разслабляющее настроеніе, переможешь себя и возьмешься за дъло, которое скоро заставить забыть всякую неохоту, вознаграждая чувствомъ удовлетворенія за сдѣланное усиліе. В'єдь надо им'єть въ виду, что трудъ, о которомъ сейчасъ идеть ръчь, характеризуется не однимъ только признакомъ обязательности; онъ въ то же время пріятенъ и почти всегда въ большей или меньшей степени увлекателенъ. Имъя дъло съ живыми существами, -- хотя бы, преимущественно, и съ растеніями, — нельзя относиться къ нимъ равнодушно; они, безмолвные, ум'тють такъ заинтересовать своими интересами, что ради нихъ человъкъ охотно идетъ на цълый рядъ маленькихъ жертвъ. Если надо полить цвъты-дъло, гдъ совершенно нътъ мъста соображеніямъ практической пользы, -то едва ли можно не сдълать этого только потому, что «не хочется»: вѣдъ за это маленькое удобство человъка тъ существа заплатять смертью, непоправимымъ бъдствіемъ, и нужна исключительная черствость души, чтобы, зная это, все же отдать предпочтение собственному удобству. Путемъ такихъ маленькихъ побъдъ надъ собою достигается та внутренняя дисциплинированность, о которой говорилось выше, и если она вообще является однимъ изъ лучшихъ качествъ человъка, то въ отроческомъ возрастъ, какъ уже было указано, ей принадлежить еще особенно важная воспитательная

роль: ничто другое не можетъ такъ же успъшно противостоять чрезмърной поглощенности собственными внутренними переживаніями, легко возникающей въ этомъ возрасть и часто дающей печальные результаты какъ для души, такъ и для тъла.

Если выше были охарактеризованы однъми лишь отрицательными чертами условія жизни дітей и подростковъ въ городъ, то это совсъмъ не значитъ, что здъсь рекомендуется противоположная крайность: физическій трудъ совсъмъ не долженъ служить единственнымъ занятіемъ подрастающаго покольнія, не долженъ поглощать столько времени, чтобы подавлять умственную жизнь. Послъдняя должна служить дополненіемъ къ первому, первый долженъ служить фундаментомъ для второй. Разумная и полезная работа, приводящая въ соприкосновение съ самыми разнообразными силами природы (и потому кореннымъ образомъ отличная отъ класснаго «ручного труда»), не можетъ не вызывать безконечнаго множества теоретическихъ запросовъ, и отвъты на эти запросы въ своей совокупности дадутъ такое умственное содержаніе, которое, пожалуй, одно только и заслуживаетъ имени «образованія». Разумъется, вопросы будутъ возникать въ самой хаотической послъдовательности, въ вполнъ случайныхъ сочетаніяхъ, и дать на каждый изъ нихъ въ отдѣльности исчерпывающій отвіть невозможно. Діло старшаго-объяснить связь между возникающими въ разное время и по разнымъ поводамъ вопросами, привести ихъ въ извъстную систему и не только дать спрашивающему требуемые отвъты, но и научить его искать этихъ отвътовъ въ книгахъ \*). Для этой умственной работы найдется время и

<sup>\*)</sup> Это, конечно, гораздо труднѣе, чѣмъ прійти въ классъ на одинъ часъ и дать свой урокъ по алгебрѣ, или географіи, или латинскому языку, считаясь въ лучшемъ случаѣ съ требованіями учебнаго предмета, но никакъ не съ общимъ духовнымъ содержаніемъ учениковъ; за то и юцѣнка этихъ двухъ формъ педагогической дѣятельности очень разная.

въ теченіе льтнихъ мъсяцевъ, когда преобладаеть физическій трудъ, но она не будеть единственнымъ занятіемъ и зимой. Надо, чтобы исчезло нелъпое раздъление времени на «учебный годъ» и каникулы. Зимою, естественно, на первый планъ выдвигается умственный трудъ, потому что для физическаго природа ставитъ тогда меньше задачъ, но вст стороны человтческой личности должны развиваться постоянно, а не тормозящими другъ друга толчками; и при такомъ равномърномъ развитіи сами собою должны исчезнуть неустранимыя при другихъ условіяхъ опасности. Накопленіе знаній и ихъ переработка, въ сущности, должны идти непрерывно въ теченіе всей сознательной жизни человъка; это-такая же естественная функція мыслящаго существа, какъ дыханіе для всего живого, и подобно тому, какъ все живое можетъ дышать воздухомъ при различномъ барометрическомъ давленіи, но не можетъ выносить безъ ущерба для себя ни чрезмърно разръженнаго воздуха, ни искусственнымъ образомъ сильно сжатаго, такъ для духовнаго организма человъка за извъстными предълами равно вредны и «разръженность» знаній и ихъ усиленная конденсація. Только въ здоровой атмосферѣ нормальнаго труда, гдѣ нътъ ръзкой грани между трудомъ для пользы и трудомъ для удовольствія, гдѣ работа умственная и работа физическая самымъ теснымъ образомъ переплетены другъ съ другомъ и взаимно дополняютъ другъ друга, можетъ развиться и жить нормальный, здоровый и теломъ, и духомъ человъкъ. Въ такой атмосферъ и отроческій возрастъ будеть протекать безъ потрясеній; его тревогъ, конечно, намъ не устранить-онъ какъ будто намъренно даны природою; но пусть въ этихъ тревогахъ останется только то прекрасное, что вложила въ нихъ природа, —смутная и сладостная тоска по чемъ-то неопредъленномъ, неизвъстномъ, неуловимомъ, - пусть въ то же время не служатъ онт путемъ для зла и грязи, которыхъ не знаетъ чистая природа.

Однако вопросъ не исчерпывается, конечно, однимъ только описаніемъ обстановки, въ которой можетъ спокойно

и правильно протекать развите дитяти и подростка. Хотя обстановка всей совокупностью безчисленныхъ мелочей оказываетъ большое вліяніе на подрастающее человѣческое существо, хотя важнѣйшимъ изъ элементовъ обстановки является косвенное воздѣйствіе старшихъ—воздѣйствіе примѣромъ, однако необходимо уяснить себѣ и желательную форму прямого воздѣйствія—воздѣйствія словомъ; послѣднее не можетъ выполнять роли главнаго—и, тѣмъ менѣе, единственнаго—средства воспитанія, которую такъ часто на практикѣ ему придаютъ; но въ качествѣ средства дополнительнаго оно, безспорно, обладаетъ огромною силою, и вліяніе его можетъ быть очень велико.

И однако этимъ средствомъ, когда дѣло идетъ о подросткахъ, быть можетъ, всего правильнѣе совсѣмъ не пользоваться—по крайней мѣрѣ, не пользоваться такъ, какъ имъ пользовались по отношеню къ дѣтямъ и какъ имъ предстоитъ пользоваться по отношеню къ тѣмъ, кто уже достигь юношескаго возраста.

Для ребенка не существуетъ щекотливыхъ темъ и неловкихъ вопросовъ; онъ обо всемъ прямо спрашиваетъ, и на все ему долженъ быть данъ прямой отвътъ. То, что онъ узнаетъ, онъ принимаетъ, какъ фактъ, его интересуютъ причины и слъдствія, и онъ совершенно непринужденно будетъ выслушивать объясненія, которыя отъ взрослаго требують извъстнаго усилія надъ собою, нъкоторой борьбы съ собственниъ смущеніемъ. Именно для того, чтобы воспользоваться этимъ безстрастіемъ ребенка, его лучше всего ознакомить съ тайнами брака и рожденія въ то время, пока въ немъ самомъ еще совершенно отсутствуетъ чувство своего пола; когда же это чувство начинаетъ въ немъ пробуждаться, --ему не о чемъ спрашивать: онъ уже знаеть все, что ему надо знать. Еслибы тъ же свъдънія пришлось ему сообщить позднъе, въ отроческомъ возрастъ, онъ уже не могъ бы отнестись къ нимъ такъ же спокойно и, въ сущности, равнодушно: онъ слушалъ бы съ повышеннымъ интересомъ, подолгу сосредоточивался бы на новыхъ для него явленіяхъ, и они не столько давали бы пищу его уму, сколько возбуждали бы его фантазію. Поэтому, еслибы случилось, что какой нибудь ребенокъ никогда самъ не наталкивался ходомъ собственныхъ мыслей на вопросы пола, дъло взрослаго—натолкнуть его на нихъ. Разумъется, это должно быть сдълано очень осторожно, данныя явленія должны быть растолкованы въ ряду многочисленныхъ другихъ явленій природы, но они должны быть растолкованы ясными словами именно въ то время, пока дитя—еще дитя.

Прямо противоположное надо сказать о подросткахъ. Разумъется, и они должны получить тъ положительныя св'єд'єнія, о которыхъ говорилось въ предыдущей главт; но если св'єдънія эти не были получены ран'ье, въ періодъ дътства, то задача оказывается гораздо труднъе, и къ выполненію ея слідуеть подходить съ еще большей осторожностью. И мальчикъ, и дъвочка—подростки—едва ли будутъ слушать теперь даваемыя имъ объясненія съ такимъ спокойствіемъ и хладнокровіемъ, съ какимъ они выслушали бы ихъ нъсколькими годами ранъе, и, навърное, большинство станетъ сравнительно много и упорно думать объ услышанномъ. Строго говоря, въ этомъ нѣтъ ничего дурного и предосудительнаго; но такія размышленія слишкомъ легко ведуть къ печальнымъ послъдствіямъ, и воспитателю необходимо считаться съ неустойчивостью душевнаго равновъсія въ отроческомъъ возрасть. Поэтому, если ужъ положеніе таково, что приходится вести затруднительный для объихъ сторонъ разговоръ съ подросткомъ, потому что время въ дътствъ было упущено, то для этого разговораили разговоровъ-всего лучше будеть выбрать такой моментъ, когда у молодого собесъдника мало досуга для размышленій, когда у него много неотложнаго, обязательнаго (преимущественно физическаго) труда, который не позволитъ подолгу предаваться новымъ мыслямъ и образамъ. Когда же пройдеть страдная рабочая пора, новыя мысли уже будуть не совсъмъ новыми; онъ стануть уже до извъстной степени привычными и не будуть сосредоточивать на себ'в вниманіе такъ сильно, какъ сосредоточивали бы въ первый моментъ.

А что разговоръ, который взрослому бываетъ нѣсколько затруднительно вести съ ребенкомъ, будетъ затруднителенъ для объихъ сторонъ, когда его придется вести съ подросткомъ,—это можно съ увъренностью утверждать. Застънчивость, которой совсъмъ нѣтъ у ребенка, является естественною чертою подростка, и то, что ребенокъ видитъ или слушаетъ съ полнымъ спокойствіемъ, заставитъ подростка мучительно покраснъть до корней волосъ.

Всякій подростокъ склоненъ все, касающееся вопросовъ пола, считать чъмъ-то «гадкимъ», и эта черта совсъмъ не прививается воспитаніемъ, —наобороть, воспитаніе скор'ве уничтожаетъ ее, если подъ воспитаніемъ понимать не только прямое воздъйствіе старщихъ, но и вліяніе товарищей, и случайно услышанные разговоры на улицъ и т. д. Природа со свойственною ей предусмотрительностью позаботилась о томъ, чтобы предохранить созръвающее человъческое существо отъ слишкомъ ранняго вступленія въ брачную жизнь, и противопоставила пробуждающемуся инстинкту инстинктивное же отвращение къ той сферъ, которую охватываетъ этотъ инстинктъ. Воспитателю остается только слъдовать за природой, главное—не мѣшать ей и не вторгаться грубо въ ея дъйствія. Положительныя задачи, которыя здѣсь можетъ ставить себѣ воспитаніе, заключаются только въ томъ, чтобы заранъе, еще съ дътскихъ лътъ, правильно направить силу, которая затымь самостоятельно будеть дыйствовать и, развившись, всего менъе будеть допускать прикосновеніе къ себъ. Эта сила—стыдливость.

Ребенокъ въ томъ, что касается пола, ея совершенно не знаетъ. Все для него чудесно, но, съ другой стороны, для него также все—естественно, и только естественно. Онъ прилагаетъ къ вещамъ и явленіямъ свою мѣрку—пріятнаго и непріятнаго, но если ему чужды понятія добра и зла, то ужъ тѣмъ болѣе отсутствуютъ у него представленія о томъ, что «стыдно» и что «не стыдно». Ему самому, соб-

ственно, никогда ничего не бываетъ стыдно, и можно думать, что все воспитаніе, въ сущности, прививаеть ему не чувство стыдливости, а только привычку поступать или не поступать извъстнымъ образомъ. Чувство стыдливости само собою появляется въ началъ отроческаго возраста, хотя бы его нисколько не старались развивать въ дътствъ, и оно вызываетъ ту особую форму застънчивости, которая не знакома ребенку. Если пятилътняя дъвочка имъетъ обыкновеніе для выраженія своего неудовольствія или, наобороть, оть избытка радости поднимать платьице выше головы, - мать, конечно, легко отучить ее оть этого. Но ребенокъ будеть только слушаться, будетъ исполнять то, что ему сказано, повъривъ, что поступать иначе-не хорошо, сознавая, что иначе онъ доставляетъ огорченіе матери; у самого же у него не будетъ никакихъ побудительныхъ причинъ поступать именно такъ, какъ ему говорятъ, въ его душть собственный внутренній голось по этому поводу ничего не будеть говорить. Наобороть, двенадцатильтней девочке уже не понадобилось бы никакихъ внушеній; если даже она не знаетъ такъ называемыхъ правилъ приличія и не принадлежить къ числу «хорошо воспитанныхъ»—неопредъленное, но властное чувство стыдливости будетъ яснъе говорить ей, что можно и чего нельзя, чъмъ всъ наставленія старшихъ.

Поддерживать эту стыдливость или, върнъе, только оберегать ее отъ грубыхъ прикосновеній — такова единственная задача, которую воспитаніе должно ставить себъ въ данной области по отношенію къ подросткамъ; остальныя воспитательныя цъли будутъ лучше и естественнъе достигнуты самою этой стыдливостью, чъмъ непосредственнымъ вмъшательствомъ старшихъ.

Если тъ положительныя знанія, какія слъдуєть имъть подростку, онъ получиль еще въ дътствъ, у него совершенно не будеть почвы для того нездороваго интереса къ вопросамъ брака и рожденія, который легко возникаєть въ отроческомъ возрастъ. Правда, отношеніе его къ этимъ

вопросамъ теперь будетъ иное, тѣ же факты будутъ приниматься не съ такимъ объективнымъ спокойствіемъ, какъ раньше; но въ нихъ самихъ не будетъ новизны, они будутъ давно знакомы, и если, съ одной стороны, будетъ, такимъ образомъ, отсутствовать поводъ къ тому, чтобы сосредоточивать на нихъ вниманіе, то, съ другой—такому сосредоточенію будетъ прямо мѣшать новое чувство стыдливости передъ самимъ собой.

одномъ только случав воспитателю приходится пойти наперекоръ этому чувству: подростку должно быть объяснено значеніе новыхъ отправленій его организма, такъ какъ иначе съ первыми признаками этихъ отправленій часто связываются испугъ, фантастическія предположенія о какой нибудь болтыни и т. д., а стыдъ мъщаетъ сейчасъ же обратиться за разъясненіемъ къ старщимъ. Такой испугъ лучше предупредить заранъе, и само собою разумъется, что это можеть быть сдълано съ полной откровенностью и въ то же время съ величайшей деликатностью. Мальчикъ или дъвочка 12-13 лътъ непремънно сильно покраснъютъ, когда съ ними заговорятъ на эти интимныя темы; но первый острый моменть скоро пройдеть, стыдливость не оскорбится, а только какъ бы притаится въ сознаніи, что надо пережить этотъ разговоръ, и конечные результаты его могутъ послужить къ превращенію инстинктивной стыдливости въ настоящее цъломудріе: подростокъ почувствуетъ, что онъ уже пересталь быть ребенкомъ, онъ будеть понимать, что природа таинственно, скрытно отъ всѣхъ чужихъ глазъ готовить его къ тому, чтобы и у него самого когда нибудь дъти. И это сознательное цъломудріе вмъстъ съ инстинктивной стыдливостью образують вокругь него дакую непроницаемую оболочку, которая не допустить ни до какого паденія, къ которой не можеть пристать ни одна капля грязи.

По поводу чувства стыдливости необходимо сказать еще нѣсколько словъ, подойдя къ вопросу съ такой стороны, которая обыкновенно привлекаетъ къ себѣ недостаточное

вниманіе, именно—съ эстетической. Художники справедливо жалуются, что красота человъческаго тъла находится въ полномъ пренебрежении у педагоговъ, которые готовы заботиться о здоровью, о силь тыла, но для развитія чувства красоты ищутъ другихъ объектовъ-картинъ, ландшафтовъ и т. д., обходя или отодвигая на задній планъ красоту человъческаго тъла. Между тъмъ, привычка прилагать къ своему тълу и вообще къ человъческому тълу мърило красоты играла бы огромную воспитательную роль, и не только въ эстетическомъ отношеніи, но также въ моральномъ и, если угодно, въ гигіеническомъ. Красивое не можетъ быть грязнымъ, и красивая форма не можетъ сочетаться съ безобразными дъйствіями; контрасть самъ по себъ въ этомъ случат былъ бы слишкомъ ръзокъ, онъ чувствовался бы какъ оскорбленіе, и если чувство красоты, быть можетъ, не въ состояніи побудить къ хорошимъ дъйствіямъ, оно вполнъ въ состояніи удержать отъ дурныхъ. Здъсь не должно быть мъста опасеніямъ, что заботливость о своей красот в перейдет ь въ кокетничанье: кокетничаютъ нарядомъ, подчеркивая имъ тѣ или иныя формы тьла, само же тьло даеть мало возможностей для кокетства. Не должно быть мъста и опасеніямъ, что заботливость о красоть своего тыла поведеть къ изнъженности, такъ какъ красиво можетъ быть только сильное, а не изнъженное, дряблое тъло.

Но здѣсь выступаютъ на сцену традиціонныя представленія о стыдѣ. Если бы какой нибудь ребенокъ вздумалъ выйти голымъ къ тостямъ, его, конечно, въ одинъ голосъ назвали бы «безстыдникомъ». Съ такимъ отношеніемъ къ тѣлу, какъ къ чему-то, что надо прятать, разумѣется, нельзя совмѣстить воспитаніе чувства красоты, поскольку это чувство должно охватывать и красоту человѣческаго тѣла. Но насколько разумно такое отношеніе? Едва ли въ его пользу можно привести какія либо соображенія о естественной въ этомъ направленіи эволюціи человѣчества. Вѣдь такого отношенія къ тѣлу, такой ложной стыдливости нѣтъ у

такъ называемаго «простого народа», который, правда, не стоить на высшемъ уровнъ такъ называемой культуры, но все же достаточно удалился уже и отъ состоянія дикарей. Съ другой стороны, такого отношенія—теоретически—нътъ и у «высшихъ слоевъ» общества, такъ какъ значительная часть искусства, процвътающаго исключительно въ этихъ слояхъ, имъетъ своимъ объектомъ натое человъческое тьло, и никто въ этомъ обществъ не считаетъ непристойнымъ смотръть на Венеру Милосскую. Безспорно, холодный климатъ съверныхъ широтъ, заставляющій прикрывать тьло одеждою, отучиль бълую расу оть вида нагого человъческаго тъла, но стыдливость въ той формъ, какъ ее требуетъ «хорошій тонъ», имъетъ своимъ источникомъ не эту естественную эволюцію, а условности культурной жизни; доказательствомъ опять-таки могутъ служить нравы простого народа, чуждаго благъ цивилизаціи.

Чтобы въ дътяхъ не развилась ложная стыдливость. но въ то же время не развилось и настоящее безстыдство, надо различать двъ вещи: дътямъ не должна быть внушаема мысль, что слъдуеть стыдиться своего тъла (сами они до этой мысли, пока они дъти, не дойдутъ), но вмъстъ съ тъмъ ихъ уже въ сравнительно раннемъ возрастъ надо пріучить къ тому, что н'ікоторыя отправленія организма не должны совершаться на виду у другихъ людей, съ полной откровенностью. Къ выдъленіямъ организма, продуктамъ распада, человъкъ чувствуетъ естественное отвращеніе, и законное требованіе, чтобы ребенокъ не причиняль непріятности другимъ, создаетъ въ немъ привычку, которая и приметь въ данной сферъ форму стыдливости. Во всемъ же остальномъ пусть ребенокъ будетъ свободенъ: пусть онъ въ жаркое время ходитъ голымъ или въ одной рубашонкъ, пусть одъвается отъ холода, а не отъ стыда, его тъло такимъ образомъ лучше всего закалится противъ простуды, его духъ-противъ грозящей въ будущемъ повышенной чувственности. При вступленіи въ отроческій возрасть наступить моменть, когда онъ самъ, безъ постороннихъ внушеній, начнетъ стыдиться наготы, когда исчезнетъ прежнее абсолютно-непринужденное отношеніє къ тѣлу. Пусть и тогда онъ будетъ свободенъ. Въ силу закона, согласно которому «душа мѣру знаетъ», здоровый инстинктъ лучше, чѣмъ всякій старшій человѣкъ, подскажетъ ему, что надо дѣлать, и можно думать, что его «мѣра» будетъ очень далека отъ граничащей съ жеманствомъ стыдливости благовоспитанныхъ дѣтей.

Но и эта свобода, и вытекающее изъ нея естественное развитіе, конечно, немыслимы въ условіяхъ городской жизни. Въ городъ, гдъ люди не живутъ, а только толкаются въ постоянной тесноте и постоянной обиде, где взрослые не знають природы, а знають только каждый—узкую сферу своей спеціальности и узкій кругъ своихъ товарищей и конкуррентовъ, гдѣ за день не устаютъ, а одурѣваютъ, и вечеромъ не отдыхають, а одурманиваются, гдт вст людскія отношенія пропитаны ложью и условностью, -- въ городѣ не можетъ вырости тѣлесно и духовно здоровое существо. Можно ли представить себъ, сколькимъ оскорбленіямъ должно подвергаться нравственное чувство ребенка или подростка, который выросъ среди природы и здоровыхъ отношеній, и который вдругъ очутился бы въ сутолокъ городской жизни? И какой ужасъ съ одной стороны, сколько насмъщекъ-съ другой, вызвалъ бы, напримъръ, восьмилътній ребенокъ, который въ своей невинности вздумаль бы прогуляться по городской улицъ въ одной рубашкъ! Городъ требуетъ прежде всего соблюденія приличій, и ему нъть дъла до того, что приличія эти безсмысленны, что при всей ихъ безсмысленности за нихъ приходится расплачиваться слишкомъ дорогою цѣной часто цъной вырожденія. Здъсь достаточно вспомнить, напримъръ, о корсетахъ. Къмъ-то изъ медицинскихъ авторитетовъ было сдълано въ ироническомъ тонъ вполнъ серьезное предсказаніе, что впсл'єдствіи, когда культура еще больше подвинется впередъ, люди будутъ получать насморкъ, если выйдутъ на улицу съ голыми руками, какъ

теперь они простужаются, если выходять босикомъ: они будуть еще болъе культурны, чъмъ нынъшніе, и перчатки будуть для нихъ такъ же необходимы, какъ для насъ обувь. Параллель съ духовнымъ здоровьемъ напрашивается здъсь само собою; чъмъ болъе правила приличія требують, чтобы тъло было скрыто, тъмъ большую оно пріобрътаеть запретную прелесть, тъмъ легче здоровое чувство переходить въ уродливую чувственность, а неизбъжная въ отроческомъ возрастъ стыдливость вытъсняется развращеннымъ воображеніемъ.

Если согласиться съ тъмъ, что въ отроческомъ возрастъ воспитаніе не только не должно никакъ возд'єйствовать на пробуждающіеся инстинкты, но должно еще оберегать ихъ отъ всякаго прямого воздъйствія извиъ, то нельзя не признать, что городъ дълаетъ невозможнымъ выполнение этой задачи и, наоборотъ, самъ дъйствуетъ наперекоръ ей. Въ уличной жизни города подростокъ не можеть не замъчать многихъ вещей, въ которыхъ ему будетъ чудиться что-то дурное, и которыя въ то же время невольно будуть возбуждать его любопытство, которыя будуть привлекать его мысли именно къ такимъ темамъ, какія воспитаніе хотъло бы исключить изъ его поля зрѣнія. Пусть отсюда еще далеко до фактическаго паденія, -- хотя въ дъйствительности для очень многихъ этотъ путь не такъ далекъ, но душевная ясность уже утрачена, открытый невинный взоръ смънился краскою сознающаго стыда и скрадываемыми взглядами дурного любопытства. И сколько душевной муки, глубоко отъ всъхъ скрытой, переживаютъ городскіе подростки, борясь со своими дурными мыслями, въ которыхъ они такъ же мало повинны, какъ мало повинны ихъ легкія, страдающія отъ того, что вдыхають и не могуть не вдыхать городскую пыль. Городъ уродуетъ людей, и это свое дъйствіе онъ производить неуклонно, примъняясь къ тому, что для кого нужно: если дътямъ онъ не даетъ тъхъ знаній, которыя для нихъ желательны, то подростковъ онъ въ самой грубой формъ снабжаеть именно тъми свъдъніями, отъ которыхъ желательно было бы ихъ уберечь.

## Ю НОСТЬ.

Если ребенокъ, а потомъ и подростокъ выросъ въ такихъ приблизительно условіяхъ, какія очерчены въ двухъ предшествующихъ главахъ, то едва ли понадобится прилагать еще особыя заботы о его нравственности, когда онъ достигнетъ юношескаго возраста. И юноша, и дъвушка – какъ бы ни сложилась въ дъйствительности ихъ жизнь, каковы бы ни были ихъ взгляды и ихъ темпераменть - во всякомъ случать будутъ застрахованы отъ одного-отъ безиравственности; они будутъ недоступны разврату не только на дълъ, но и въ мысляхъ, потому что все развратное, противоестественное по своему существу, будеть органически имъ противно. Здоровый инстинктъ будеть создавать влеченіе къ другому полу, но если, съ одной стороны, въ этомъ влеченіи нисколько не будетъ чувствоваться что-то дурное, постыдное, оно, съ другой стороны, не въ состояніи будеть и всецьло поработить себъ человъка, завладъть его воображеніемъ и составлять чуть ли не все содержаніе его внутренней жизни.

Эти юнощи и дъвушки, здоровые духомъ и тъломъ, создадутъ новую половую этику, положатъ основаніе новымъ формамъ брака взамѣнъ существующихъ, которыя связываютъ людей церковнымъ обрядомъ, или государственнымъ закономъ, или предразсудками общественнаго мнѣнія. Каковы будутъ эти новыя формы брака, намъ, современнымъ извращеннымъ людямъ, трудно предвидѣтъ или предугадатъ. Поскольку люди складываются подъ вліяніемъ окружающей ихъ обстановки, эти формы будутъ зависѣть отъ всей совокупности будущихъ жизненныхъ условій, той обстановки, въ которой они живутъ, дѣло зависитъ отъ того, чего они хотятъ, къ чему направлена ихъ воля. Строить догадки о томъ, куда будетъ направлена воля

будущихъ людей—безпъльный трудъ. Мы можемъ дълать болъе или менъе обоснованныя предположенія о конечныхъ пунктахъ различныхъ направленій, можемъ предполагать, что одинъ путь приведетъ къ вырожденію, другой—къ процвътанію человъчества, но и въ этихъ предположеніяхъ гораздо больше спорнаго, чъмъ достовърнаго, и отъ какого нибудь единаго ръшенія вопроса мы еще очень далеки.

А между тымъ, еслибы намъ удалось выростить здоровое молодое покольніе, вопросъ стояль бы передъ нами и требовалъ бы въ той или иной формъ немедленнаго отвъта. Мы не могли бы въ одинъ прекрасный день сказать своему питомцу: «теперь ты — взрослый челов къ, поступай, какъ самъ знаешь»,--не могли бы уже просто потому, что какъ выбрать этотъ моментъ? Законъ, этотъ мертвый инструменть, автоматически обращающійся съ людьми, знаеть такіе моменты, когда съ челов' комъ вдругъ происходить ръзкая перемъна, таково, напримъръ, наступление совершеннольтія, гдь человькь, вчера еще не считавшійся за полнаго человъка, сегодня признается способнымъ располагать не только собою, но и всъмъ, что случайно ему досталось, или моментъ (въ буквальномъ смыслѣ), когда бумага, называемая аттестатомъ зрѣлости, переходитъ изъ рукъ директора гимназіи въ руки окончившаго гимназію ученика, -- но психологія и съ нею вмъсть воспитаніе такихъ моментовъ не знаютъ. Передъ воспитателемъ — все тотъ же его питомецъ, и совсъмъ не о правъ послъдняго поступать по-своему можеть идти рѣчь: это право ему предоставлялось съ самаго ранняго дътства, вмъщательство воспитателя случалось только изр'єдка, когда неразумныя дъйствія могли грозить серьезными послъдствіями, а по мъръ приближенія къ юношескому возрасту и такіе случан вмівшательства, конечно, совершенно исчезли.

И тыть не менье передъ воспитателемъ стоитъ вопросъ, на который онъ долженъ прежде всего самому себъ отвътить, такъ какъ его роль воспитателя еще не окончена. У него не спращиваютъ разръшенія, у него даже, быть

можеть, не спрашивають совъта въ прямомъ смыслъ этого слова, но съ нимъ привыкли дълиться мыслями, чувствами, настроеніями, и отъ него ждуть отв'єта, участія, сочувственнаго пониманія. Среди безчисленныхъ вопросовъ, о которыхъ будутъ вестись у него разговоры съ его питомцемъ, безъ всякаго сомнънія, возникнеть не разъ и вопросъ объ отнощеніяхъ между полами, и взгляды, высказываемые человѣкомъ, къ которому питается привычная любовь и уваженіе, его одобреніе или неодобреніе извъстнымъ поступкамъ, даже тъмъ или инымъ чувствамъ, конечно, будутъ оказывать вліяніе и на мысли, и на образъ дъйствій его молодого собесъдника. Будутъ ли эти разговоры иной разъ носить преимущественно теоретическій характеръ, или въ нихъ будутъ преобладать интимные личные элементы, -- воспитателю должно во всякомъ случать быть ясно его собственное отношение къ затронутымъ вопросамъ, и, высказывая это свое отношение съ полной опредъленностью, онъ окажетъ существенную поддержку своему питомцу, какъ въ выработкъ самостоятельныхъ взглядовъ, такъ и въ борьбъ со смутными, тревожными, подчасъ тягостными душевными состояніями.

Надо ли, вѣрнѣе — возможно ли дать какую нибудь общую характеристику того, въ какомъ направленіи должны вестись эти разговоры? Можно ли указывать воспитателю, какія именно мысли ему слѣдуетъ проводить въ бесѣдахъ съ людьми, приближающимися къ полной духовной зрѣлости или въ извѣстной степени уже достигшими ея? Очевидно, что здѣсь нѣтъ болѣе мѣста педатогическимъ соображеніямъ въ обычномъ смыслѣ этого слова, и отецъ или мать будутъ разговаривать съ 18-лѣтнимъ сыномъ или дочерью уже какъ равный съ равнымъ, будутъ просто высказывать то, что сами думаютъ. Они найдутъ при желаніи пособія для себя въ литературѣ (напримѣръ, въ произведеніяхъ Л. Н. Толстого, у Бьернсона, въ такихъ книжкахъ, какъ «Рѣчь проф. Гейма къ мужской молодежи» и т. д.) и будутъ проводить тѣ точки зрѣнія, которыя покажутся имъ

наиболъе близкими къ ихъ собственнымъ. Разсматривать эти различныя точки зрѣнія и вытекающіе изъ нихъ выводы значило бы выйти далеко за предълы той задачи, которая поставлена настоящей работь. Здъсь же умъстно только еще разъ подчеркнуть, что воспитатель долженъ самъ для себя опредълить свой взглядъ на отношенія между полами, долженъ знать, что онъ считаетъ хорощимъ и дурнымъ, или, по крайней мъръ, долженъ уяснить себъ свои сомнънія,—не для того, чтобы внушать свои взгляды питомцу, а для того, чтобы дать ему точку опоры въ тѣ моменты, когда въ юной душт господствуетъ хаосъ чувствъ, и хаотичны порождаемыя этими чувствами мысли. Не о какомъ либо положительномъ воздъйствіи здъсь уже идетъ ръчь, а только о томъ, чтобы, по возможности, помъщать очень сильному нарушенію душевнаго равновъсія; затъмъ же старшимъ остается только, надъясь на прочность заложенныхъ ими основъ, смотрѣть, какъ молодое поколѣніе будеть по-новому устраивать свою жизнь.

При современныхъ условіяхъ, при современной окружающей насъ дъйствительности многимъ, безъ сомнънія, покажется страннымъ такое предложеніе-быть пассивными зрителями того, какъ молодое покольние будеть по-новому устраивать свою жизнь. Но поскольку дело касается личной жизни (а только о ней здѣсь и идетъ рѣчь), развѣ теперь мы видимъ какую нибудь цълъсообразную форму активнаго вмъшательства старшихъ въ жизнь молодого покольнія? Въ юношескомъ возрасть у человька уже сложились ть или иныя склонности, ть или иныя черты характера, «перевоспитывать» его — задача трудно выполнимая, если только выполнимая вообще. Нужны очень сильныя вліянія, дъйствующія не только на мысль, но главнымъ образомъ на чувства и на воображеніе, чтобы отклонить человъка отъ той линіи поведенія, по которой влекуть его наслъдственныя и пріобрътенныя или упроченныя воспитаніемъ предрасположенія. Чёмъ же располагаемъ мы для того, чтобы оказывать такое вліяніе? Только словомъ. Но мы знаемъ, что въ юношескомъ возрасть остаются уже лишь слабые слъды прежней дътской внушаемости. Категорическія сужденія о томъ, что хорошо и что дурно, прежде слъпо принимавшіяся на въру, теперь вызывають самую строгую критику, подвергаются самому безпощадному анализу, который они далеко не всегда могуть выдержать. И воть въ разсматриваемой нами области просвъщенные и по-своему искренноблагожелательные педагоги, стоя на ложной почвъ, приходять къ логически правильному выводу. Они рекомендують ввести обычай, чтобы молодымь людямь, оканчивающимъ среднюю школу, врачъ прочитывалъ одну или нѣсколько лекцій о половыхъ болъзняхъ, о ихъ послъдствіяхъ и путяхъ распространенія (черезъ зараженіе). Правильно это въ томъ смыслѣ, что такія лекціи должны не только сообщать извъстныя знанія, но должны и сильно поражать воображеніе; онъ не могуть не вызывать страха передъ грозящими опасностями, и этотъ страхъ долженъ служить сдерживающей силою, которая предохранить отъ «ложныхъ шаговъ». Но въренъ ли дальнъйшій разсчеть? Будеть ли страхъ достаточно сильнымъ моментомъ, чтобы успъшно противодъйствовать инстинкту, подкръпленному, вдобавокъ, развращеннымъ воображеніемъ? Развъ подавляющее большинство тъхъ, кто заражается половыми болъзнями (по крайней мъръ среди мужчинъ), не знаютъ и безъ проектируемыхъ лекцій о той опасности, которой они подвергаются? И если даже страхъ удержить ихъ отъ тъхъ путей, на которыхъ эти опасности угрожаютъ, не натолкнетъ ли онъ на другіе пути, на пути извращенности, разъ отсутствують въ душть положительные стимулы, достаточно сильные для того, чтобы успъшно бороться съ чисто-физіологическими влеченіями?

Главное же, не служитъ ли самое появленіе такого предложенія признаніемъ банкротства всей педагогической системы, которая этимъ способомъ должна быть ув'єнчана?

Томить дѣтей и подростковъ до юношескаго возраста въ классахъ-казармахъ (хотя бы и увѣшанныхъ красивыми картинами), внѣдрять въ нихъ на протяженіи ряда лѣтъ мертвыя знанія (мертвыя потому, что они не являются отвѣтомъ на собственные запросы), игнорировать всю совокупность душевной жизни подрастающихъ человѣческихъ существъ, не считаться съ ихъ чувствами и непрерывно насиловать ихъ волю,—словомъ, изуродовавши по мѣрѣ силъ лицъ каждаго пола въ отдѣльности, разсчитывать затѣмъ посредствомъ одной или нѣсколькихъ лекцій врача установить желательныя отношенія между полами,— поистинѣ, это послѣдній мазокъ на картинѣ, придающій ей полную законченность.

Юность—періодъ созиданія жизненныхъ идеаловъ. Это уже время подведенія извъстныхъ итоговъ, время жатвы, плоды которой пойдуть для новаго поства. Но если при первомъ посъвъ съятелемъ является воспитатель, а почвою-его питомецъ, то пожать плоды и вновь посъять ихъ на почвъ дъйствительной жизни придется уже послъднему, и этотъ новый поствъ опредълить собою весь ходъ его жизни. Юность — это тотъ поворотный пунктъ, пройдя который уже всякъ самъ своего счастья кузнецъ. И добрый съятель приложитъ всъ силы къ тому, чтобы первыя съмена были хороши, чтобы почва была возможно лучше подготовлена къ ихъ принятію, а затѣмъ ему остается возлагать главную надежду лишь на волю Божію или на непреклонные законы природы; онъ не сложить рукъ тамъ, гдъ необходимо его вмъщательство, гдъ потребуется его помощь, но онъ не будеть заблуждаться относительно своей роли, будеть понимать, что все главное теперь уже не въ его рукахъ.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Не трудно предвидъть, что многіе читатели будуть очень мало удовлетворены содержаніемъ предшествующихъ страницъ. Они хотъли бы сдълать все, что возможно, для блага своихъ дѣтей и въ разсматриваемой здѣсь области готовы выслушать всякій сов'єть, готовы принять съ благодарностью всякое указаніе, которое хотя нізсколько помогло. бы имъ предохранить дътейють угрожающихъ золь и бъдъ. И послѣ того, какъ въ первой главѣ они прочитали рѣшительную критику тъхъ отвътовъ, которые даются на больной родительскій вопросъ, они могуть ожидать, что затъмъ имъ будетъ предложенъ новый отвътъ, болъе удовлетворительный, болъе приближающій къ желанной цъли. А между тъмъ они находятъ только краткое описаніе какого-то фантастическаго воспитанія въ воображаемой деревенской обстановкъ, и во всемъ этомъ не улавливаютъ и признака отвъта на вопросъ: что же теперь дълать? какъ быть сейчасъ? Быть можеть, найдется не мало такихъ родителей, которые согласятся признать преимущества деревенскаго воспитанія передъ городскимъ, которые не станутъ отрицать всесторонне-вреднаго вліянія города на душевное развитіе д'ятей, которые вполн'я разд'ялють отрицательное отношеніе къ существующимъ способамъ обученія. Но отъ принципіальнаго признанія къ практическому осуществленію переходъ обыкновенно бываетъ очень труденъ, часто онъ кажется совершенно невозможнымъ, и тогда возникаетъ естественный вопросъ, какъ же приспособиться къ даннымъ условіямъ, что д'влать, разъ не въ нашей власти изм'внить среду, въ которой мы живемъ?

Прежде чъмъ попытаться дать какой бы то ни было отвътъ на эти вопросы, необходимо опредъленно установить, что здъсь мы имъемъ дъло съ явленіями двухъ разныхъ порядковъ. Съ одной стороны выражается желаніе

достигнуть извъстной воспитательной цъли, съ другой-молчадиво признается, что существующія условія жизни не должны быть измънены. Но въ такомъ случаъ возникаетъ общій вопросъ: возможно ли, по существу вещей, удовлетворить въ одно время обоимъ требованіямъ? нътъ ли между ними непримиримаго противоръчія? Нельзя видъть несоотвътствія вътомъ, что по поводу одного частнаго вопроса воспитанія поднимается рядъ тяжелыхъ и сложныхъ вопросовъ о желательныхъ общихъ условіяхъ жизни людей. Какъ уже было замъчено выше, въ воспитаніи нътъ частныхъ вопросовъ: оно едино, какъ едино при всей своей многообразности воспитываемое человъческое существо. А цъль воспитанія-въдь она опредъляется нашимъ представленіемъ о томъ, каковъ долженъ быть хорошій человъкъ, и только сообразуясь съ этимъ идеаломъ, мы можемъ выбирать тв или иныя средства воспитанія. Среди же средствъ воспитанія, безспорно, главнъйшее мъсто занимаеть среда ребенка, окружающая его обстановка, и оставлять безъ вниманія этотъ факторъ значило бы говорить о воображаемыхъ, а не о реальныхъ явленіяхъ.

Не пытаясь дать точное опредѣленіе того, что такое «хорошій человѣкъ», — удовлетворительнаго опредѣленія этого понятія, кажется, никогда и никто еще не далъ, но на практикѣ мы меньше всего затрудняемся назвать хорошимъ человѣкомъ того, кто, по нашему внутреннему убѣжденію, заслуживаетъ такой оцѣнки, — можно по поводу разбираемыхъ въ настоящей работѣ вопросовъ сказать, что хорошій человѣкъ долженъ, между прочимъ, быть чистъ въ своихъ отношеніяхъ къ другому полу, чистъ не только тѣломъ, но и духомъ. Его чистота тѣлесная должна быть не подвигомъ, не жертвой, а естественнымъ слѣдствіемъ чистоты духовной. Если нѣтъ послѣдней, то и первая можетъ быть лишь очень непрочной, и опытъ слишкомъ убѣдительно показываетъ, какъ мало такая чистота способна противостоять искушеніямъ.

Вопросъ, такимъ образомъ, сводится къ тому, при ка-

кихъ условіяхъ возможно воспитать дѣтей душевно-чистыми въ половомъ отношеніи. Большинство тѣхъ авторовъ, произведенія которыхъ разсмотрѣны во вступительной главѣ, этого вопроса, однако, не ставятъ. Они хотятъ только достигнуть извѣстныхъ внѣшнихъ результатовъ и думають, что этого можно достигнуть посредствомъ сообщенія извѣстныхъ знаній. Но всѣ ихъ разсужденія построены на двухъ ощибочныхъ предположеніяхъ: во-первыхъ, настоящая цѣль воспитанія не совпадаетъ съ этими внѣшними результатами, во-вторыхъ, даже и внѣшніе результаты не могутъ быть въ дѣйствительности достигнуты при помощи однихъ лишь знаній.

Законы душевной жизни и душевнаго развитія ребенка намъ еще далеко недостаточно извъстны, но кое-что мы знаемъ и теперь. Мы знаемъ объ огромномъ преобладаніи опредъленныхъ, конкретныхъ представленій надъ отвлеченными идеями у дѣтей-не только маленькихъ, но и старшихъ, 9-10 лътъ; мы знаемъ чрезвычайно сильную податливость дътей всякому внушенію, знаемъ ихъ склонность экспериментировать и неудержимую потребность подражать. Можно игнорировать всъ эти факты, но они отъ этого не перестанутъ быть фактами; если закрывать глаза на нихъпо незнанію ли, или по недобросовъстности, — они все равно сохранять всю свою силу и въ качествъ существующихъ причинъ дадутъ неизбъжныя слъдствія. Разсчетъ на противоядіе въ видѣ словъ противъ развращающихъ вліяній, отъ которыхъ невозможно уберечь ребенка въ городъ (съ послѣднимъ, повидимому, согласны всѣ пишущіе по данному вопросу), - этоть разсчеть страдаеть всегда одной и и тою же погрѣшностью: въ немъ не отводится мѣста живой дътской психологіи, не наукъ-психологіи, а представленіямъ о дъйствительной душевной жизни дътей. Въ этомъ отражается еще вліяніе старой педагогики, которая устанавливала свои цъли соотвътственно воззръніямъ взрослыхъ, но совершенно не считаясь съ тъмъ, въ какой мъръ эти цълц осуществимы по законамъ дътской природы. Въ настоящее

время такая педагогика быстрыми шагами уходить въ область исторіи, всі педагогическіе пріемы подвергаются пересмотру съ точки зрѣнія ихъ согласованности съ требованіями д'ятской природы, и приходится р'яшительно протестовать противъ внесенія этой отвергнутой системы въ совершенно новую область, гдъ еще не могло создаться никакой рутины. Желая воздъйствовать въ томъ или иномъ направленіи на д'ьтей, будемъ смотр'ьть прежде всего, какъ они примутъ наше воздъйствіе; не станемъ тъшить себя иллюзіями, будто мы сломимъ ихъ волю и передълаемъ ихъ натуру; и научимся считать отвътъ этой натуры такимъ же-если не болъе-законнымъ, какъ и предъявляемыя нами къ ней требованія. Словомъ, научимся воздъйствовать на нее, примъняясь къ ней, а не насилуя ее или обманывая себя, такъ какъ въ обоихъ послъднихъ случаяхъ мы получаемъ не то, чего хотъли, а нъкоторую, не поддающуюся напередъ учету, равнодъйствующую, которая слагается изъ нашего воздъйствія и игнорируемаго или отрицаемаго, но реальнаго противодъйствія «враждебной» стороны.

Въ настоящей работъ сдълана попытка очертить бъглыми штрихами душевное развитіе ребенка и подростка, оттъняя тъ элементы, изъ которыхъ сформируется его, такъ называемая, половая нравственность. Здъсь цълью было не столько дать какія либо указанія воспитателю, сколько прослъдить, какъ будутъ совершаться различные процессы въ дътской душъ при описываемыхъ условіяхъ. И если это описаніе болье или менье близко къ дыйствительности, то только въ данномъ направленіи и надо искать путей къ разрѣшенію поставленныхъ вопросовъ. Противопоставлять ли другія, городскія условія, описывать ли, какъ дъйствують разлагающіе элементы городской жизни на душу подростка?-Едва ли въ этомъ есть надобность, такъ какъ подавляющее большинство читателей можетъ черпать матеріаль по этому предмету въ собственныхъ воспоминаніяхъ, да и литература уже не разъ подходила къ вопросу именно съ этой стороны (достаточно вспомнить хотя бы «Въ туманѣ» Л. Андреева). Не будемъ поэтому еще нагромождать мрачныхъ картинъ, — онѣ сами по себѣ не ведутъ насъ къ лучшему будущему и, рисуя темную, иногда ужасную дъйствительность, не указываютъ никакого выхода изъ нея. Положительная же работа—не борьба со зломъ, а сотвореніе блага.

Но все-таки, гдѣ же выходъ?—нетерпѣливо скажетъ неудовлетворенный читатель. Вѣдь не въ моей власти передѣлать весь общественный строй, и самъ я, частица этого строя, не могу устраивать свою жизнь наперекоръ его требованіямъ. Я не могу не жить въ городѣ, потому что городъ кормитъ меня и моихъ дѣтей; внѣ города намъ прежде всего грозитъ голодная смерть, мы ничего не умѣемъ тамъ дѣлать,—да и не хотимъ.

Въ такомъ случаъ—приходится отвътить—выхода нътъ. Если требованія общественнаго строя властны, то законы природы непреклонны. А къ законамъ природы принадлежать и законы жизни и развитія человъческой души. Въ тъхъ условіяхъ, которыя считаютъ необходимымъ сохранить, въ условіяхъ городской жизни не можетъ жить, и еще меньше можетъ расти здоровое человъческое существо. Какъ ни гибка человъческая натура,—ея приспособляемости есть предълъ, за которымъ она, правда, все еще продолжаетъ приспособляться, но уже теряетъ свой подлинный обликъ. Городская атмосфера — далеко за этимъ предъломъ, и настойчиво добиваться того, чтобы именно въ ней воспитывать дътей, и все же воспитывать хорошо,—значитъ стремиться къ завъдомо невозможному.

Итакъ, выхода нѣтъ. Нѣтъ дѣйствительнаго средства, чтобы предохранить дѣтей въ городѣ отъ нравственной порчи, и впредь до проведенія радикальныхъ соціальныхъ реформъ—если только онѣ будутъ когда нибудь проведены такъ, какъ предлагаютъ радикальныя группы, и если, будучи проведены, онѣ не дадутъ какихъ нибудь совершенно непредвидѣнныхъ результатовъ,—дѣти и подростки обречены испытывать на себѣ всѣ дурныя вліянія города со

всъми печальными ихъ послъдствіями. Плохую услугу оказывають родителямъ тв педагоги, которые рекомендують все то, что перечислено въ первой главъ. Ни материнскія наставленія, ни «преподаваніе полового вопроса» въ школахъ, ни устрашающія лекціи врачей не сдълають подрастающихъ людей неуязвимыми для вліяній, оказываемыхъ улицей, проституціей, дурными товарищами, газетною хроникой и безчисленными другими элементами городской жизни. Могуть измъняться внъшнія формы, могуть приходить и проходить различныя случайныя и бол ве или менъе кратковременныя въянія въ родъ современныхъ намъ «огарковъ» и т. п., -сущность дъла отъ этого не мъняется: отношенія между полами не могутъ стать простыми и здоровыми тамъ, гдъ слишкомъ многое этому противодъйствуетъ, и гдъ ничто въ дъйствительности этому не способствуетъ. Изъ городскихъ мальчиковъ огромный процентъ неизбъжно долженъ сдълаться въ большей или меньшей степени развращенными юношами, а вліяніе мужской молодежи не можетъ не отражаться такъ или иначе и на женской. И спокойствіе родителей, которые в'врять упомянутымъ педагогамъ, покупается, въ сущности, цъною самообмана, такъ какъ именно въ данной области каждый отецъ, будучи добросовъстенъ съ самимъ собой, разберется въ положеніи вещей не хуже профессіональнаго педагога.

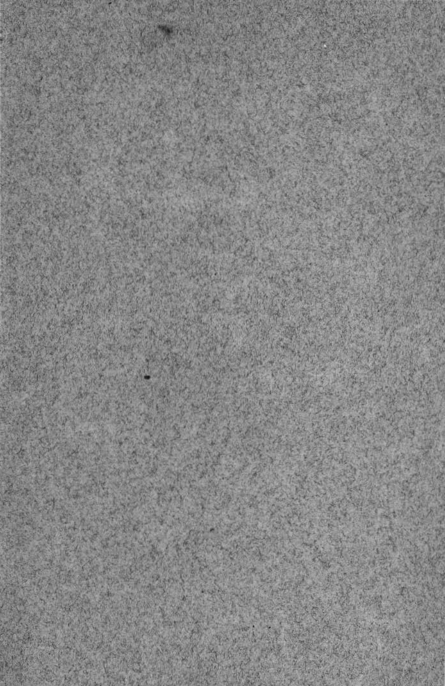
Дъйствительно ли, однако, будущее такъ мрачно, такъ безпросвътно? Дъйствительно ли нътъ выхода изъ того положенія, какое существуетъ теперь и никъмъ не защищается?—Если согласиться съ тъмъ, что изложено выше, то выхода надо искать не тамъ, гдъ его искали до сихъ поръ и ищутъ теперь, а въ измъненіи всъхъ условій жизни людей. Задача эта не такъ утопична, какъ можетъ показаться на первый взглядъ. Въдь именно эту цъль ставятъ себъ большія политическія партіи, и уже одни преслъдованія, которымъ подвергаются такія партіи, показываютъ, что не собраніемъ простыхъ метателей считаютъ ихъ даже противники. Различно можетъ быть содержаніе идеаловъ, которыми опре-

дъляются цъли людей, желающихъ радикальныхъ перемънъ, но если считатъ допустимыми вообще желанія радикальныхъ перемънъ, то нельзя отвергать какихъ нибудь изъ изъ нихъ на томъ основаніи, что кому либо они кажутся «утопичными».

Тоть идеаль, который просвъчиваеть въ заканчиваемой теперь работъ, насчитываетъ среди своихъ защитниковъ такія имена, какъ Руссо и Толстой. Для осуществленія этого идеала очень мало дълается на практикъ, и онъ все-таки не умираетъ въ сердцахъ людей; даже болѣе того, можно, кажется, сказать, что онъ живеть въ сердцахъ всъхъ людей почти безъ исключенія. Приблизится ли онъ когда нибудь къ своему осуществленію? возможно ли это вообще, и что для этого необходимо?—Здъсь не мъсто ставить эти вопросы во всемъ ихъ объемъ и пытаться дать какой либо общій отвътъ на нихъ. Кто принимаетъ этотъ идеалъ, тотъ согласится, что всъ остальныя средства не ведуть къ цъли-къ истинному благу людей. Тотъ, видя неустройства человъческой жизни, «глядить въ корень», и-отъ чего бы ни исходилъ — приходить постоянно къ однимъ и тъмъ же источникамъ зла.

Отправнымъ пунктомъ настоящей работы послужилъ вопросъ о томъ, какими средствами можно воздъйствовать на дътей, чтобы установились между полами здоровыя отношенія, и исчезъ развратъ. Но этотъ частный вопросъ— одинъ изъ многихъ—не можетъ бытъ полностью разръшенъ внъ связи со всъми остальными и болъе коренными вопросами человъческой жизни. Не послужитъ ли, однако, такая постановка его къ тому, чтобы хотя нъсколько приблизить лучшее будущее? Въдь родители часто оказываются способными ради своихъ дътей сдълатъ то, чего они не сдълали бы ради себя. А здъсь, гдъ зло даетъ себя очень сильно чувствовать, и гдъ боль отъ него нисколько не смягчается возможностью переложить отвътственность съ себя на другихъ людей и на общія условія, — здъсь, бытъ можетъ, именно этотъ вопросъ способенъ оказать на многихъ

родителей значительное вліяніе. Если онъ и не побудить ихъ ръшиться сразу на коренную ломку своей жизни, то заставить ихъ, по крайней мъръ, поглубже задуматься, надъ этой жизнью, задумавшись—пожелать иной, а серьезно пожелавши—настойчиво собственными силами искать путей къ ея осуществленію.



**Упна** 30 коп.

11.6

230824

Складъ изданія:

Книжный магазинъ "Трудъ" Москва, Тверская, 38. С.-Петербургъ, Невскій, 60.